







୧୩୨୦

## ବୁଦ୍ଧର ଜୀବନ ଓ ବାଣୀ

ଆଶର୍କୁମାର ରାୟ

ମୃତ୍ୟୁ ବାରୋ ଆଲା ମାତ୍ର

প্রকাশক  
শ্রীপ্রিয়নাথ দাশগুপ্ত  
ইঙ্গিয়ান্ পাব্লিশিং হাউস  
২২১ কর্ণওয়ালিস ট্রাইট, কলিকাতা

### কান্তিক প্রেস

২০, কর্ণওয়ালিস ট্রাইট, কলিকাতা—শ্রীচরিচরণ মাঝা দ্বারা মুদ্রিত  
এই পুস্তকের ১ হইতে ৬৪ পৃষ্ঠা কলিকাতার ২৯নং কালিদাস সিংহ লেন  
“কিনিজ প্রিস্টিং ওয়ার্কস” এ মুদ্রিত।

## উৎসর্গ

জৈড়ো বল্যাপ্ত । অথর্ব ৫, ১২, ৩

ইমা ব্রহ্ম ক্রিয়ত আবৰ্হিঃ সীদ । অথর্ব ২০, ২৩, ২৩

স চেতসো মে শৃণতেন মুক্তম् । অ ১, ৩০, ২

দমামি তদ্ যৎ তে অদত্তো অস্মি ।

দেহিষ্঵ মে যন্ত মে অদত্তো অসি ।

সখা নো অসি পরমং চ বস্তুঃ ॥ অথর্ব ৫, ১১

হে অর্চনীয়, হে বন্দনীয়, এই কয়টি ব্রহ্মবাণী রচিত হইয়াছে, তুমি এই আসনে উপবেশন কর । মনোযোগ করিয়া আমার এই উক্তি শ্রবণ কর । তোমাকে যাহা আমার মেওয়া হয় নাই, তাহা আজ আমি তোমার চরণে নিবেদন করিতেছি । তুমি যাহা আমাকে এখনও দাও নাই, তাহা আমাকে দাও । তুমি যে আমাদের সকলের স্থা, আমাদের সকলের পরম বস্তু ।

( অথর্ব সংহিতা )

যিনি সমগ্র জগতের কবি, এই আশ্রমের আচার্য এবং আমাদের অর্চনীয় ও বন্দনীয় সেই পূজ্যপাদ আচার্য শ্রীযুক্ত রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর মহাশয়ের শ্রীচরণে আমার রচিত এই সামাজিক অঙ্গলি ভঙ্গিভরে নিবেদন করিতেছি । তিনি কৃপাপূর্বক ইহা গ্রহণ করিয়া তাহার প্রসংগ আশীর্বাদের দ্বারা আমাকে চরিতার্থ করুন ।

শাস্তিনিকেতন, }  
২৫এ বৈশাখ, ১৩২১ }

ভঙ্গি-প্রণত

শ্রীশরৎকুমার রাম ।



## ନିବେଦନ

ଏହି ପ୍ରଷ୍ଟେ ମହାପୂର୍ବ ସୁଦେର ସାଧନାର ସଂକଷିପ୍ତ ଇତିହାସ ଏବଂ ସୂଳ ସୂଳ ଉପଦେଶଗୁଲି ସଙ୍କଳିତ ହିଲା । ଏହି ରଚନାକାର୍ଯ୍ୟ ଆମି ବୌଦ୍ଧ ଶାସ୍ତ୍ରୀୟ କୟେକଥାନି ପ୍ରାହ୍ ଏବଂ ରିସଡେଭିଡ, ପଳକେରାସ, ଏତ୍ମାଗୁହୋମ୍ସ, ତିକ୍ଷ୍ଣଶୀଳାକର, ସୁଜ୍ଞକି ପ୍ରଭୃତି ମହାଆସଦିଗେର ରଚନା ହିତେ ସାହାଯ୍ୟ ପାଇଯାଇଛି । ଉଲ୍ଲିଖିତ ପ୍ରଥକାର ମହାଶୟଦିଗେର ନିକଟେ ଆମି ଅନ୍ତରେର କୁତଙ୍ଗତା ଜାନାଇତେଛି ।

ଶ୍ରୀକାମାନ ବନ୍ଦୁ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ କ୍ଷିତିମୋହନ ସେନ ଓ ଡକ୍ଟିଭାଜନ ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ବିଶ୍ୱଶେଖର ଶାସ୍ତ୍ରୀ ମହାଶୟ ଆମାର ରଚିତ ଏହି ପ୍ରଥିତାନି ଆଶ୍ରମ ପାଠ ଓ ସଂଶୋଧନ କରିଯା ଦିଯାଛେନ । କ୍ଷିତିମୋହନ ବାବୁ ଏହି ପୁନ୍ତକେର ଭୂମିକା ଲିଖିଯା ଦିଯାଛେନ । ପ୍ରଜନୀୟ ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ହରିଚରଣ କାବ୍ୟବିନୋଦ ମହାଶୟ ପ୍ରଷ୍ଟେର ପ୍ରଫ ସଂଶୋଧନ କରିଯା ଦିଯାଛେନ । ଏହି ସକଳ ଶ୍ରଦ୍ଧାର୍ଥୀ ବନ୍ଦୁଦିଗକେ ଆଜ ଗଭୀର କୁତଙ୍ଗତା ଜାନାଇତେଛି ।

ଏହି ପୁନ୍ତକେର ଜନ୍ମ ଶ୍ରୀମାନ ମୁକୁଳଚନ୍ଦ୍ର ଦେ, ଶ୍ରୀମାନ ସନ୍ତୋଷ କୁମାର ମିତ୍ର ଏବଂ ଶ୍ରୀମାନ ମଣିମୁଖ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଚିତ୍ର ଅନ୍ଧନ କରିଯା ଦିଯାଛେନ । ତାହାଦିଗକେ ଆନ୍ତରିକ ଧନ୍ୟବାଦ ଦିତେଛି । ଧାହାଦେର ଉତ୍ସାହେ ଏହି ପୁନ୍ତକ ରଚିତ ଏବଂ ମୁଦ୍ରିତ ହିଯାଛେ ତାହାଦେର ମଧ୍ୟେ ଅଧ୍ୟାପକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଚୁଣୀଲାଲ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାୟ ଓ ସୁହନ୍ଦବର ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ହରେନ୍ଦ୍ର ନାରାୟଣ କବିରଙ୍ଗନ

ମହାଶୟଦେର ନାମ ବିଶେଷଭାବେ ଉଲ୍ଲେଖ୍ୟୋଗ୍ୟ । ତୁହାଦିଗଙ୍କେ ଆମି  
ଆନ୍ତରିକ ହୃତଜ୍ଞତା ଜାନାଇତେଛି ।

ନାନା ଅନିବାର୍ୟ କାରଣେ ଏହି ପୁନ୍ତକଥାନି ହୁଇ ପ୍ରେସେ ମୁଦ୍ରିତ  
ହେଲା ଏବଂ ମୁଦ୍ରାକ୍ଷଣେ ବହୁ କ୍ରମୀ ଓ ଭ୍ରମ-ପ୍ରମାଦ ରହିଯା ଗେଲା ।

|                 |   |                     |
|-----------------|---|---------------------|
| ଶାନ୍ତିନିକେତନ    | } | ଶ୍ରୀଶର୍ବତ କୁମାର ରାୟ |
| ବୋଲପୁର          |   |                     |
| ୧୯୬୧ ବୈଶାଖ ୧୩୨୧ |   |                     |

## ভূমিকা

( অধ্যাপক শ্রীযুক্ত ক্ষিতিমোহন মেন, এম.এ  
মহাশয় কর্তৃক লিখিত )

মহাকবি কালিদাস তাহার মহাকাব্যের প্রারম্ভে পূর্ববর্তী  
কবিগণের চরণে প্রণাম করিতে গিয়া এই চমৎকার কথাটি বলিয়া  
ফেলিয়াছেন যে যাহারা শক্তিমান তাহারা বজ্রস্তীর আয় শক্তি-  
শালী। সকল মহাজীবনী রংহের আয় উজ্জ্বল ও রংহেরই আয়  
কঠিন। সেই সব জীবনী মাঝুষ ব্যবহার করিত কেমন করিয়া  
যদি না মহাকবি তাহাদিগকে সর্বমানবের গ্রহণযোগ্য করিতেন?  
হীরকের স্থচী যেমন রংহের মধ্যে ছিন্দি করিয়া তাহাকে সর্বলোক  
লভ্য করিয়া দেয় তখন যে-কেহ সেই রংহে স্তুত প্রবেশ করাইয়া কঠে  
ধারণ করিতে পারে, তেমনি যাহারা কবি ও শক্তিমান তাহারা  
এই জগতের রংহবৎ ভাস্বর ও রংহবৎ দৃঢ় মহাপুরুষ চরিত্রকে  
সকলের গ্রহণীয় করিয়া দেন। এমন দুঃসাধ্য কর্মে কালিদাসও  
হাত দেন নাই, তিনি পূর্ববর্তী মহাকবিগণের কৃত রক্তু আশ্রয়  
করিয়া তাহার কাব্যমালা গাঁথিয়াছিলেন। বজ্রস্তীর কর্ম নিজে  
করিতে সাহস পান নাই। অন্ততঃ এইক্রমে একটা বিনয় গ্রন্থারভ্যে  
তিনি করিয়াছেন। কিন্তু আমরা অল্পশক্তি বলিয়াই সেইক্রমে বিনয়  
বাদ দিয়া থাকি। আমার আয় লোককেও যে এইক্রমে একখানি  
ভক্তচরিত প্রহ্লের ভূমিকা লিখিয়া প্রস্থানিকে গ্রহণযোগ্য করিয়া  
দিতে হইবে তাহা কে জানিত? অনেক অনুনয় বিনয় কারুতি

ମିମତିତେও ନିଷ୍ଠାତି ଛିଲିଲି ନା । ଅଭୁରୋଧ, ଅଭୁରୋଧ ଅପେକ୍ଷା  
ଆରା କଠିନ ଶ୍ରୀତିର ଶାସନେ ଆମାଯ ଏହି ଭାର ଲାଇତେ ହଇଲା ।  
କାଳିଦାସେର ବୋଧ ହୁଏ କୋଣ ବଞ୍ଚି ଛିଲେନ ନା, ଅନ୍ତଃ ସେଇ ସବ  
ବଞ୍ଚଦେର କେହ ଗ୍ରହକାର ଛିଲେନ ନା ଏବଂ ମୁଦ୍ରାଯୁକ୍ତ ତଥନ ଛିଲ ନା,  
ତାହା ହିଲେ ଦେଖିତାମ କେମନ କରିଯା ବିନୟ ରଙ୍ଗା ପାଇତ ?  
କାଳିଦାସେର କବିତା ଶକ୍ତି ବାଦ ଦିଲାଓ ସେଇ ନିଷ୍କଟକ ଯୁଗଟିର ପ୍ରତି  
ଆଜାନ୍ତ ଲୋଭ ଉପଶ୍ରିତ ହୁଏ ।

ଗ୍ରହକାର ଆମାର ବଞ୍ଚ ; ଏକହି କର୍ମେ ଆମରା ପରମ୍ପରେର  
ସହ୍ୟୋଗୀ । ଏମନ ଅବହାୟ ତିନି ଆମାର ଶକ୍ତିହୀନତା ଦେଖିଯାଓ  
ଦେଖିଲେନ ନା କେନ ?—ପ୍ରେମେ ।

ପ୍ରେମ ଏକଟି ଅପୂର୍ବ ବଞ୍ଚମୁଢ଼ୀ, ଇହାର ପ୍ରସାଦେହ ଏକଜନ ଆର  
ଏକଜନକେ, ମାନବ ସକଳକେ ଲାଭ କରେ । ଏହି ନାନା ଲତାପାଦପ-  
ରମ୍ୟ, ନାନା ଜୀବଜ୍ଞଦେବମାନବବିଚିତ୍ର ନିଖିଲଲୋକ ଆମାର ନିକଟ  
ଏକଟି ନିର୍ବାସନ ଭୂମି ହିତ ଯାଦି ପ୍ରେମ ନା ଧ୍ୟାକିତ ; ତବେ ସକଳେର  
ମଧ୍ୟେ ଆମି ଏକା, ଗୃହେର ମଧ୍ୟେ ଆମି ବନ୍ଦୀ । ପ୍ରେମେହ ଆମରା  
ଏକଜନ ଆର ଏକଜନକେ ପାଇଯା ହୃତାର୍ଥ ହେ । ମନ-ପ୍ରାଣ-ଇଞ୍ଜିଯ  
ସକଳେର ମହୋଂସବ ଲାଗିଯା ଯାଏ ।

ଏମନ ସେ ମହାମୂଳ୍ୟ ପ୍ରେମ, ତାହାକେ ତ ବିନାମୁଲ୍ୟେ କିନିତେ ପାରି  
ନା । ଏହି ପ୍ରେମଟି ପାଓଯା ମାତ୍ର ସୀମାସଂଖ୍ୟାର ବୋଧଖାନି ବିସର୍ଜନ  
ଦିତେ ହୁଏ । ପୁତ୍ରେର ରଙ୍ଗ କତଟା ତାର ସନ୍ଧାନ ମାର କାହେ ମିଲିବେ  
ନା ; ସେଇ ନୟନେ ଗ୍ରୀବାନ୍ଧିତ ସୀମା ନାହିଁ ; ପୁତ୍ରେର କି ଗୁଣ ତାହା ପିତା  
ବଲିତେ ପାରେନ ନା, ପ୍ରେମେ ତିନି ସୀମାକେ ସେ ଛାଡ଼ିଇଯା ବସିଯାଛେନ ।

ତବେ କି ପ୍ରେମେର ଧ୍ୟାହି ଅସତ୍ୟ ? ଏକଥା ସତ୍ୟ ନହେ । ଆମରା  
ମନେ କରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ବସ୍ତର ଚାରିଦିକେ ସେ କୁଦ୍ରତାର ସୀମା ଆଛେ

ତାହାଇ ବୁଝି ଏକାନ୍ତ ସତ୍ୟ । କିନ୍ତୁ ଏଇ କଥାଇ କି ପରମ ସତ୍ୟ ? ପ୍ରତ୍ୟେକ ବନ୍ଧୁଙ୍କ ଓ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମାନୁଷଙ୍କ ସେ ଆବାର ତାହାର ଇଞ୍ଜିନ୍ ଗ୍ରାହ ସକଳ ସୀମା ଅତିକ୍ରମ କରିଯା ମହାଶୋରବେ ବିରାଜମାନ ଏହି ଲୀଳାଇ ତ ସାଧକ ଦେଖିତେ ଚାହେନ ? ସାଧକେର ସାଧନାପୂର୍ଣ୍ଣ ନୟନେ ଅଣୁ ଆର ଅଣୁ ନାହିଁ—“ମୟୁର ଗିରି ସର୍ପମୋହ”—“ସର୍ପ ଓ ପର୍ବତ ଦୁଇ-ଇ ସମାନ” ଏଇଥାନେଇ ଦର୍ଶକ ଓ ପୂଜକ ଏକାନ୍ତ ବିଭିନ୍ନ ହଇଯା ଗିଯାଛେନ । ସେ କେବଳମାତ୍ର ଚାହିଁଯା ଦେଖିତେଛେ ମେ ତ ବନ୍ଧୁଙ୍କ ଚତୁର୍ଦିକଷ୍ଟ କୁଦ୍ର ସୀମାଗୁଣିକେଇ ବଡ଼ କରିଯା ଦେଖିବେ ; କିନ୍ତୁ ସେ ହନ୍ତଯ ଦିଲ୍ଲୀ ଦେଖିତେଛେ ଓ ପୂଜା କରିତେଛେ ମେ ତ ଏହି ସୀମାର ବନ୍ଧନ ହିତେ ମୁକ୍ତିଲାଭ କରିଯା ବସିଯାଛେ ।

ଏଇଥାନେଇ ଐତିହାସିକେ ଓ ଭକ୍ତେ ପ୍ରଭେଦ । ଐତିହାସିକେର କାହେ କୋନ ବିଶେଷ ବାନ୍ଧି କୋନ ବିଶେଷ ସ୍ଥାନ ବା କୋନ ବିଶେଷ କାଳ ତାହାର ଆପନାର ଚତୁର୍ଦିକିର ସୀମାର ମଧ୍ୟେ ଆବଦ୍ଧ ; କିନ୍ତୁ ଭକ୍ତେର ନୟନେ ଦେଇ ସବ ସୀମା କୋଥାର ମିଳାଇଯା ଯାଉ ! ସକଳ ଜଗଂ ଯେମନ, ବ୍ରଜଭୂମିଓ ତେବେନି, କିନ୍ତୁ ବୈଷ୍ଣବର ନୟନେ ଦେଇ ଭୂମିର କି ଆର ତୁଳନା ଆଛେ ? ମେ ସେ ଦେଖେ ନା, ମେ ପୂଜା କରେ । ସଥନ ମହାପ୍ରଭୁ ଚିତ୍ତରୁ ଜୟାଗ୍ରହଣ କରେନ ତଥନାତ୍ ଦିନରାତ୍ରି ଆଜିକାରରୁ ମତ ନିଷ୍ପନ୍ନ ହିତ ; କିନ୍ତୁ ଦେଇ ପୁଣ୍ୟୁଗେ ଜୟାଗ୍ରହଣ କରେନ ନାହିଁ ବଲିଯା ଭକ୍ତ ବୈଷ୍ଣବ ବାନୁଦେବ ଘୋଷ ଜୀବନକେ ଧିକ୍କାର ଦିଲା ବଲିଯାଛେ—“ଜୀବନ ବୃଥା,” ନରୋତ୍ତମ ଦାସ ବଲିଯାଛେ—“ନରୋତ୍ତମ ଦାସ କେନ ନା ଗେଲ ଭରିଯା ।”

ବୁନ୍ଦ ଥୃଷ୍ଟ ମହାଦ ଚିତ୍ତ ପ୍ରଭୃତିର ଶାର ସେ ସବ ମହାପୁରୁଷ ଜଗତେ ଜୟାଗ୍ରହଣ କରେନ, ତୀହାରା ସେ କେବଳମାତ୍ର ଏହି ଜଗଂକେ ପରିବିତ୍ର କରିଯା ଯାନ ତାହା ନହେ ; ତୀହାରା ଆମାଦେର ଏକଟି ସୁଗଭୀର ଉପକାର

করিয়া দিয়া যান। আমাদের অন্তর আঘাকে প্রাণ দিয়া যান, আমাদের আঘাকে ধাত্ব দিয়া যান; এই পৃথিবীর মাটিতে যে রস আছে, আকাশে যে সার আছে তাহাতো আমরা গ্রহণ করিতে পারি না। বৃক্ষগণ নিঃশব্দে বসিয়া বসিয়া তাহা গ্রহণ করে এবং আমরা বৃক্ষমণ্ডলীর উপার্জিত ফল মূল পত্র কাণ্ড গ্রহণ করিয়া প্রাণ রক্ষা করি। আকাশে এবং মাটিতে যে সার আছে তাহা নিজীব (Inorganic), তাহাতে জীবন সঞ্চার করিয়া সজীব (Organic) করে কে?—ঐ পাদপাদণ্ডলী। জীব ও জড়ের মাঝখানে দাঁড়াইয়া তাহারা ক্রমাগত জড়লোক হইতে সকল সার লাইয়া জীব ভাত্রের গ্রহণীয় করিয়া দিতেছে। বৈঞ্চবেরা ভক্তকে বৃক্ষের ঘায় বলিয়াছেন। এই বৈজ্ঞানিক রহস্যটুকু তবু তাহারা জানিতেন না।

জগতে এমন কত কত জ্ঞানগম্য সত্য আছে যাহাতে জীবন-সঞ্চার করা হয় নাই। তাহা আমরা জানে জানি কিন্তু অন্তরে গ্রহণ করিতে পারি না। এই সব মহাপুরুষ সেই সব নিজীব সত্যকে সাধন করিয়া তাহাতে জীবন সঞ্চার করিয়া দেন, তখন সকলেই সেই সত্যকে গ্রহণ করিতে পারে। তৎভোজনে অসমর্থ প্রাণীর জন্য গাতী তৃণ ভোজন করিয়া উধোভাণ্ডে দুক্ষ সঞ্চার করে; অন্নগ্রহণে অসমর্থ শিশুর জন্য মাতা শুনে অমৃতরস ভরিয়া তোলেন। তখন জীবকুল পরিত্বপ্ত হয় এবং শিশুকুল বাঁচিয়া যায়।

পরমেশ্বর সর্বলোক চরাচরের পিতা, জ্ঞানে এই কথা কে না জানে? কিন্তু মহাপুরুষ খৃষ্ট আসিয়া পুত্রস্তুকে সাধন করিলেন আর অমনি জগদ্বাসী কত লোক ভগবানকে পিতা বলিয়া গ্রহণ করিয়া বাঁচিয়া গেল। ভগবান ত্রিলোকের পতি সকলেই জানে,

মহাপ্রভু চৈতন্য সেই প্রেমসমৃদ্ধ সাধন করিয়া গেলেন। বৈক্ষণব-গণ সেই রস হাতের কাছে পাইয়া বাঁচিয়া গেলেন।

তাই বলিতেছিলাম, মহাপুরুষের নিজীব সত্যগুলিকে ধরিয়া সাধনা দ্বারা জীবন্ত করিয়া দেন, তখন সত্য আমাদের জিজ্ঞাশু মাত্র থাকে না, তাহা আমাদের অন্তরের খাত এবং প্রাণের আশ্রয় হইয়া উঠে।

এই পছায় বিপদও আছে। জগতে কোনু মহামূল্য নিধি বিনামূল্যে মাঝে লাভ করিয়াছে? ইহারও মূল্য দিতে হয়, বড় বিষম মূল্য দিতে হয়। যত দিন জ্ঞান নিজীব থাকে তত দিন তাহা পচে না কিন্তু যেই তাহা জীবন্ত হইয়া উঠে, তখনি তাহা জীবন্ত বন্ধুর স্থায় প্রাণহীন হইলেই পাঁচতে আরম্ভ করে। ধর্মের এই-ক্লপ বিকারে জগতে যত রক্তারক্তি ও মহাঅনর্থপাত ঘটিয়াছে ততকি নীচতম স্বার্থসাধন করিতে গিয়াও পাঁচিয়াছে? কত হত্যা, কত দাহ, কত অত্যাচার, কত নির্দুরতা, কত কুসংস্কার, কত নির্যাতন! বড় কঠিন মূল্যে জীবন্ত সত্যকে গ্রহণ করিতে হয়।

কিন্তু উপায় নাই, এই ভাবেই জীবন্ত সত্যগুলিকে মানব এ যাবৎ গ্রহণ করিয়াছে এবং এই বিপদ বাদ দিয়া সাধনাকে গ্রহণ করিবার উপায় আজও উন্নতিবিত হয় নাই। যাহারা অতিশ্রম সাবধান হইতে গিয়াছেন তাহাদের স্বচতুর নানা বন্ধনেই ঘট্টের প্রাণ উড়িয়া গিয়াছে। সত্য জীবন্ত হইবে অথচ বিপদ থাকিবে না এমন উপায় আছে কোথায়? তাহার একমাত্র উপায় আছে যাহা সর্বাপেক্ষা সরল ও সর্বাপেক্ষা উদার কিন্তু সেই জন্যই অতিশ্রম কঠিন। সেই উপায় সদা প্রাণবান् থাক। আচারে

ব্যবহারে জ্ঞানে মতে সাধনার সেবায় কোথাও প্রাণহীন হইও না,  
তবে এই গলিত বিকারের প্রশংসন হইতে রক্ষা পাইবে ।

ষাক্ দে কথা । মহাপুরুষেরা সত্যকে এই জীবন দেন বলিলৈ  
সাধকমণ্ডলী যে তাহাদের কাছে কি উপকৃত তাহা বলিলৈ শেষ  
করা যায় না । ঐতিহাসিক সেই সব মহাপুরুষকেও অগ্রগৃ  
মানুষের মত করিয়াই দেখেন কি না, তাই স্থান কাল ঘটনা ও  
নানাবিধি সীমার মধ্যে বজ্জ করিয়াই তাহাদিগকে দেখেন ; কিন্তু  
সাধক মহাপুরুষকে বাহিরের ইক্ষিয়লোকে রাখেন না তাহাকে  
একেবারে অস্তরলোকে লইয়া গিয়া “মনের মানুষ” করেন, তখন  
আর ত সীমার বা পরিমাণের বোধ থাকে না, তাই ভজনদের  
হস্তে মহাপুরুষগণ চিরদিনই সীমা অতিক্রম করিয়াই বিশ্বাস ।  
ধৃষ্টি ঐতিহাসিকের কাছে একজন মানুষ, পুণ্যবান् সচরিত হইলোও  
একজন মানুষ মাত্র কিন্তু ধৃষ্টির সাধকের কাছে তিনি প্রেমলোক-  
বিহারী মনের মানুষ অতএব আর তাহাকে স্থানকাল ঘটনার সীমার  
মধ্যে রক্ষা করা চলিল না ।

কত মানব জগতে আছে কিন্তু আমার গৃহে যথন একটি মানব-  
শিশু জন্মলাভ করে তখন ধূপ ধূনা শঙ্খ ঘন্টারবের মঙ্গলাচারে  
তাহাকে গৃহে গ্রহণ করি । জীর্ণচীর দরিদ্র যেদিন বিবাহে চলে  
সেদিন তার রাজসজ্জা, রাজা ও তাহার জগ্ন পথ ছাড়িয়া দেন,  
আজ যে সে প্রেমলোকে প্রবেশ করিবে, আজ সে রাজাৰও বড় ।  
মহাপুরুষ আমার অস্তরের প্রেমলোকে আসিবেন কি প্রতিদিনেরই  
জীর্ণচীর পরিয়া ? কণ্ঠকক্ষতচরণে, রৌদ্রদৃষ্টবদনে, কৃৎক্ষাম-  
দেহে ? না, তিনি আসিবেন রাজাৰ স্থান সমারোহে জয়বাহ্য  
বাজাইয়া, সর্বেৰহ্যে মণিত হইয়া ।

যে মুহূর্তে সাধকদের অন্তরমধ্যে মহাপুরুষগণ প্রবেশ করেন, সেই মুহূর্তেই তাহারা ঐতিহাসিক জন-সুলভ সব সীমাকে অতিক্রম করেন। তখন কোথায় সীমা নাই, শেষ নাই এবং কোনোপ পরিমাণ নাই। সবই অনন্ত সবই অসীম সবই অশেষ। প্রেমের পরম্পরাগির সিংহাসনের একেবারে উপরে যে তিনি আজ বসিয়াছেন। এই জগতে বুদ্ধের ছই রূপ আছে, এক রূপ ঐতিহাসিকের নেত্রে, সেখানে তিনি রাজার পুত্র, কপিলবাস্তুতে তাহার জন্ম, নিরঞ্জনার তীরে তিনি সাধনা করিয়াছেন ইত্যাদি। কিন্তু আর এক রূপ আছে ভক্তের অন্তরে, সেখানে ভক্তের হৃদয়কমলে তাহার জন্ম, ত্রিলোকের গ্রন্থ্য তাহার ভূষণ, সকল বিচিত্র ব্যাপারই তাহার লীলা ইত্যাদি।

এই পঞ্চার বিগদ বিস্তর। একটু প্রাণহীন হইলেই পচিমা উর্তিবার আর শেষ নাই। কিন্তু সাধনা অন্তরের বস্ত প্রেমের ধন। মহাপুরুষকে অন্তরলোকে না নিয়া সাধক যে পারেন না, উপায় যে নাই।

তাই ইতিহাসে বুদ্ধের এক রূপ, বৌদ্ধ সাধকদের কাছে আর এক রূপ, সেখানে তাহারা তাহাকে পূজা করেন, একেবারে বুদ্ধেরই তপস্থা করেন। এই দুই রূপে সামঞ্জস্য কোথায়? সামঞ্জস্য করা কি কঠিন, সত্যের জরীপে মহাপুরুষের চরিত্র যায় শুকাইয়া, ভক্তের প্রেমবারি সেচনে অনেক সময় যায় পচিমা। সামঞ্জস্য হইলে যে বাচা যাইত।

এই গ্রন্থে সেই সামঞ্জস্যের জন্ম, গ্রহকার প্রাণপণ চেষ্টা করিয়াছেন। বড় কঠিন কাজ, সত্যকে রক্ষা করিতে হইবে অথচ তক্ষ মহাপুরুষের জীবনীকে প্রাণহীন করাও হইবে না, বড় কঠিন ব্রত। মহাদেবের কুষ্ঠিত মৃত্যোর চিত্র মনে পড়ে। আনন্দ তাহার

অসীম অথচ সীমার জগতে তাহার নৃত্যলীলা করিতে হইবে। তাই সকল দিঘগুলের সীমায় সীমার তাহার নৃত্যলীলা কৃষ্ণিত হইয়া উঠিতেছে। এই ছুরহ ওতে গ্রন্থকার প্রাণপণ চেষ্টা করিয়াছেন এবং যে পরিমাণ সাফল্য আশাও করি নাই তাহাও লাভ করিয়াছেন দেখিয়া বিশ্বিত হইলাম। এই দুই বিকৃত ধারাকে মিলিত করিয়া দীর্ঘ সময় চলা অসম্ভব, এই পথথানি যে “ক্ষুরস্ত ধারা নিশিতা হৃত্যয়া।” এইরূপ এই দীর্ঘ হইতেই পারে না, তাই এই দীর্ঘ গ্রন্থথানি খুব দীর্ঘ হয় নাই, তথাপি গ্রন্থথানি অপূর্ব। অ-বৌদ্ধ সাধকের কাছে এইরূপ একথানি গ্রন্থের একান্ত প্রয়োজন ছিল; এই গ্রন্থে বুদ্ধের ঐতিহাসিক শুক্ষ মূর্তিও নাই, আবার তিনি একেবারে দেবতা হইয়া অতি প্রাকৃত হইয়া উঠেন নাই। এখানে তাহার সাধক বেশ। যে বেশে তিনি নিজে সাধনা করিয়াছেন সেই বেশেই সকল দেশের সকল যুগের ও সকল সম্প্রদায়ের সাধকের হৃদয়ে অসাধারণ সেবা-রস ও অপূর্ব সাধন-রস সঞ্চার করিতেছেন। তাই এই গ্রন্থে তিনি অতি প্রাকৃত নহেন। এই হরিহরের মিলনে যজ্ঞটি বড় মধুর হইয়াছে।

গ্রন্থকার গ্রন্থের সমস্ত বস্তুই বৌদ্ধশাস্ত্র হইতে বা ভক্তদের লেখা হইতে গ্রহণ করিয়াছেন। নিজ-কল্পনার আশ্রয় গ্রহণ করেন নাই। শাস্ত্রে অবশ্য বুদ্ধবাণী ও বুদ্ধকাহিনী আছে কিন্তু ঐতিহাসিক বুদ্ধের গ্রায় শাস্ত্রের বুদ্ধবাণীও শুক্ষ। মহাপুরুষদের বহু বাক্য শাস্ত্র ঠিক বুঝিতে পারে না—তাহা তাহাদের সাধকেরাই বোঝেন, কারণ তাহারা তো জ্ঞান বা দর্শন বলিতে অসেন নাই যে শাস্ত্রে বা দর্শনে তাহাদের সব কথা ধরা পড়িবে। তাহাদের সাধনার গভীর বাণী বহু সময় শাস্ত্রে ধরা পড়েই না এমন কি অনেক সময়

ତୁହାରା ନିଜେରାଓ ତାର ସବଟା ଭାବିଆ ଦେଖେନ ନା । ସାଧକ ସାଧନା କରିଆ ମେହି ସବ ତାଂପର୍ୟ ବାହିର କରିଆ ଲାଗେନ ।

ମହାସାଧକଦେର ବାଣୀ-ଈ ମସ୍ତ । ମସ୍ତ ମାତ୍ରେଇ ବୀଜମସ୍ତ । ବୀଜେର ମଧ୍ୟେ ସେ କ୍ରପାଟ ପ୍ରଚଳ ଆଛେ ତାହା କି ଶଶ୍ଵେର ଦୋକାନେର ପାଷାଣ-ଭିତ୍ତିତେ ଶ୍ଵେତ ବୀଜେର ମଧ୍ୟେ ପ୍ରକାଶ ପାଇ ? ଭକ୍ତେର ସରସ ଚିତ୍ତ-ଉତ୍ସାନେ ତାହାର ଅନ୍ତର-ନିହିତ ଶ୍ଵାମଲତା, ନାନା ପୁଞ୍ଜବର୍ଗ ବିଚିତ୍ରତା, ନାନା ଫଳନିହିତ ମାଧୁର୍ୟ ଧରା ପଡ଼ିଆ ଯାଇ । ତାର ସ୍ପନ୍ଦନ, କମ୍ପନ, ଛାଯା ରମରମଙ୍ଗକ ଦେହମନ୍ତ୍ରାଣକେ ଜୁଡ଼ାଇଯା ଦେଇ ।

ବୁନ୍ଦ ସାଧକ ଛିଲେନ ନା, ଏକଥା ଯିନି ବଲେନ ତୁହାକେ ବଲିବାର ମତ ଆମାର କିଛୁ ନାହିଁ । ସେ ମହାସାଧକ ତିନି ଛିଲେନ—ତୁହାର ବାଣୀ କି ମସ୍ତ ନା ହଇଯା ଯାଇ ? ତାହା ନା ହଇଲେ କି ଜଗତେର ସର୍ବାପେକ୍ଷା ଅଧିକ ମାନବ ତୁହାର ବାଣୀତେ ଆଶ୍ରୟ ପାଇଯା ବୀଚିଆ ଯାଇ ? ଶାନ୍ତ ଦେଖିଆ କି ମେହି ବାଣୀର ସବ ସାର୍ଥକତା ବୁଝା ଯାଇ ? ତାଇ ଗ୍ରହକାର ଯତ ପାରେନ ଶାନ୍ତ ହିତେ ରତ୍ନ ମଂଗ୍ରହ କରିଆଛେନ କିନ୍ତୁ ମାରେ ମାରେ ମେହି ରତ୍ନାବଳୀର ତାଂପର୍ୟେର ଜନ୍ମ ବୁନ୍ଦେର ସବ ସାଧକଦେର ହୃଦୟରେ ହାତ ପାତିଆଛେନ, ତୁହାର ଗ୍ରହେ ଏମନ ଏକଟି ପଂକ୍ତି ନାହିଁ ଯାହା ହୟ ବୌଦ୍ଧ-ଶାନ୍ତ, ନା ହୟ କୋନ ଭକ୍ତଜନେର ଗ୍ରହ ହିତେ ନା ଲାଇଯାଛେନ ! ଶାନ୍ତେର ଏବଂ ଭକ୍ତେର କାହେ ବାଣୀ ଓ ଉପଦେଶ ଭିକ୍ଷା କରିଆ ଐତିହାସିକ ଯାଥାତଥ୍ୟେର ଦିକେ ଚକ୍ର ରାଥିଆ ସାଧକ ବୁନ୍ଦେର ଚରଣେ ଘନ ନତ କରିଆ ସେ ଯେ ଅୟୁତ ତିନି ଆଜ ଆମାଦିଗକେ ପରିବେଶ କରିଆଛେନ ତାର ଜନ୍ମ ତୁହାର କାହେ କୃତଜ୍ଞତା ପ୍ରକାଶ ନା କରିଆ ପାରି ନା ।

ଏମନ ଗ୍ରହେର ଆରଣ୍ୟେ ପ୍ରଗଲ୍ଭତା ସାଜେ ନା । ଇତିପୂର୍ବେଇ ଯତଥାନି ଅପରାଧ କରିଆଛି ତାହାର ଜନ୍ମ କ୍ରମ ଭିକ୍ଷା କରିଆ ଆମି ଏଥାନେଇ ନିର୍ବୃତ୍ତ ହଇବ ।



## সূচী

### জীবন—

|                                |     |     |    |
|--------------------------------|-----|-----|----|
| শাক্যবংশ ও শাক্যদেশ            | ... | ... | ১  |
| বুদ্ধের বাল্য ও গার্হিণ্য জীবন | ... | ... | ৬  |
| বৈরাগ্যসংক্ষির                 | ... | ... | ১০ |
| গৃহত্যাগ ও দেশপর্যটন           | ... | ... | ১৩ |
| সাধনা ও বোধিলাভ                | ... | ... | ২২ |
| বৌদ্ধ ও তাঁহার পঞ্চ শিষ্য      | ... | ... | ৩০ |
| নবধর্মের প্রচার ও ব্যাপ্তি     | ... | ... | ৩৬ |
| অস্তিম জীবন                    | ... | ... | ৫১ |

### বাণী—

|                                  |     |     |     |
|----------------------------------|-----|-----|-----|
| বুদ্ধের সার্বভৌমিকতা             | ... | ... | ৭১  |
| বুদ্ধের আহ্বান                   | ... | ... | ৭৭  |
| বৌদ্ধ নীতি                       | ... | ... | ৮২  |
| বৌদ্ধ গৃহ ও গৃহী                 | ... | ... | ৯০  |
| বৌদ্ধজীবন                        | ... | ... | ৯৫  |
| বৌদ্ধকর্ম                        | ... | ... | ১০১ |
| বৌদ্ধসাধনা                       | ... | ... | ১০৮ |
| বৌদ্ধসাধনা ( দ্বিতীয় প্রস্তাব ) | ... | ... | ১১৮ |
| বৌদ্ধ সাধকের আদর্শ               | ... | ... | ১২৮ |
| বৌদ্ধ সাধকের নির্বাচন            | ... | ... | ১৩৪ |



জীবন





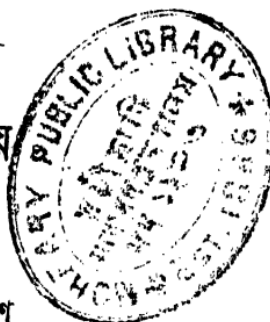


বুদ্ধদেব

# কুকের জীবন ও বাণী

প্রথম অধ্যায়

শাক্যবংশ ও শাক্যদেশ



কুশীনগর হইতে কুমারুনপর্যন্ত ভূভাগ এককালে শাক্যবংশীয় ক্ষত্রিয়দের নিবাসস্থল ছিল ; এই প্রদেশের উত্তরে হিমগিরিশ্রেণী তরঙ্গকারে বিবাহিত, পূর্বে প্রাতাপশালী মগধ ও লিচ্ছবিদের রাজা, এবং পশ্চিমে কোশল রাজ্য অবস্থিত ছিল। বিশুপুরাণে বর্ণিত হইয়াছে যে, মগধরাজ নন্দ এক সময়ে ধরা নিঃক্ষত্রিয় করিয়া-ছিলেন ; তাহার অভ্যন্তরের বহুপূর্ব হইতেই ক্ষত্রিয়েরা হীনবীর্য হইয়াছিল ; দেশের এই দুর্গতির দিনে শাক্যেরা দেশবন্ধার ভার গ্রহণ করেন।

শাক্যরাজ্যের রাজধানী কপিলবাস্ত নগর বোহিণীনামক একটি পার্বতীয় শ্রোতুস্থিনীর তীরে অবস্থিত ছিল। এই নগরটি দ্বংসপ্রাপ্ত হইয়াছে। চীন দেশীয় পরিব্রাজকেরা যখন ভারতবর্ষে আসিয়াছিলেন, তাহার পূর্বেই এই নগর বিনষ্ট হইয়াছিল।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

স্মপণিত কার্লাইল সাহেব ১৮৭৫ খ্রষ্টাব্দে কপিলবাস্ত্র অবস্থান নির্ণয় করিয়াছেন। এই প্রাচীন নগরটি যেস্থানে বিষ্ণুমান ছিল, উক্তস্থান এখন ভুইলাগ্রাম নামে পরিচিত। গ্রামের সমীপে একটি হৃদ আছে এবং অনতিদূরে একটি নদী প্রবাহিত। বুদ্ধের জন্মভূমি কপিলবাস্ত্র বারাণসীধাম হইতে শতাধিক মাইল উত্তরে এবং অবোধ্য হইতে ২৫ মাইল উত্তরপূর্বে অবস্থিত।

বুদ্ধচরিত-প্রণেতা অশ্বঘোষ বলেন যে, এই স্বভাবস্মূহের নগর এককালে কপিল ঋষির সাধনক্ষেত্র ছিল এবং সেইজন্যই নগরটির নাম কপিলবাস্ত্র হইয়াছে। অশ্বঘোষের অপর কাব্য সৌন্দর্যানন্দে কথিত আছে যে, মৃহ্যবংশীয় একব্যক্তি পিতৃশাপগ্রাস্ত হইয়া কপিল মুনির আশ্রমে আশ্রম লাভ করিয়াছিলেন; কালক্রমে তাহার দৃশ্যধরেরা এখানে রাজ্য প্রতিষ্ঠা করিয়া রাজত্ব করিতে থাকেন। ইহারা শাকবন-বেষ্টিত ঋষির আশ্রমে বাস করিতেন বলিয়া “শাক” আখ্যা পাইয়াছিলেন।

শাকবংশীয়েরা যে এককালে ভুজবলে ও সমৃদ্ধিতে প্রাধান্ত লাভ করিয়াছিলেন, সে বিষয়ে সন্দেহ করিবার কোন হেতু নাই। ইহারা যে প্রদেশ অধিকার করিয়া বাস করিতেন, তাহার মধ্যে কপিলবাস্ত্র, শিলাবতী, সকর, দেবদহ প্রভৃতি অনেকগুলি সমৃদ্ধ নগরীর উৎপত্তি হইয়াছিল। হলচালন ও পশুপালনই যে বাজের অধিবাসীদের প্রধান উপজীবিকা, সেখানে খুব পাশাপাশি বহু নগর গঠিত হইতে পারে না। স্মৃতরাং সমৃদ্ধিশালী শাকব্রাজ্য যে বহুব্যাপী ছিল, তদবিষয়ে সন্দেহ নাই।

পুণ্যবান শুঙ্গদণ্ড এই স্মৃবিস্তৃত রাজ্যের রাজা ছিলেন।

সাধাৰণতঃ রাজা বলিতে আমৱা যাহা বুঝি তিনি তেমন সর্ব-শক্তিমান ভূপতি ছিলেন না। সঙ্গীতদেৱ মধ্যে প্ৰধান ছিলেন বলিয়া, তিনি তাহাদেৱ নায়ক নিৰ্বাচিত হইয়াছিলেন। রাজপদ তখন বংশগত ছিল না ; শাকেয়োৱা তাহাদেৱ নিৰ্বাচিত নায়ককে “রাজা” বলিয়া সম্মৌখন কৰিত।

রাজ্যসংক্রান্ত ধাৰ্য্যেৰ সহিত দেশেৱ যুৱা বৃন্দ সকলেৱই যোগ ছিল। রাজকাৰ্য্যপৰিচালনাৰ জন্য কপিলবাস্ত নগৱে “সহাগাৰ”নামক একটি বিচাৰশালা ছিল ; তথায় সৰ্বজন সমক্ষে রাজা বা নিৰ্বাচিত দেশনায়ক সাধাৰণ প্ৰশংসনুহৰে মীমাংসা কৰিতেন : একমাত্ৰ রাজধানীতে নহে, প্ৰধান প্ৰধান নগৱেও “সহাগাৰ” থাকিত। পল্লীবাসীৱাও নিজদেৱ ছোটবড় প্ৰশংসলি প্ৰকাশ সভায় মীমাংসা কৰিত। আম, কাটাল, গুৱাক, মাৱিকেলেৱ বাগানে খোলা জায়গায় পল্লীবাসীদেৱ বৈঠক বসিত।

শাকেয়োৱা ক্ষেত্ৰে তইলো কুবি ও পশ্চপালনই তাহাদেৱ প্ৰধান উপজীবিকা ছিল। হিমালয়েৰ অন্দৰবৰ্তী সমতল ভূভাগে শস্তক্ষেত্ৰেৰ পাশে পাশে শাক্যদেৱ ঘৱগুলি অবস্থিত ছিল। কুন্তকাৰ, স্বৰ্ণকাৰ, স্তুত্রধৰ প্ৰভৃতি শিল্পীদেৱ বাসেৱ জন্য স্বতন্ত্ৰ স্বতন্ত্ৰ গ্ৰাম নিৰ্দিষ্ট থাকিত। স্মৃবিস্তৃত বনভাগেৰ দ্বাৱা গ্ৰামগুলি ব্যবহৃত ছিল। কেহ কেহ বলেন, এই সকল অৱণ্যে দন্ত্যোৱা বাস কৰিত ; কিন্তু তাহাদেৱ উপদ্রবেৱ কোন ও বিশ্বাসযোগ্য বিবৱণ পাওয়া যায় না। এই সময়কাৰ গ্ৰামগুলিকে এক একটি ক্ষুদ্ৰ ক্ষুদ্ৰ স্বাধীন রাজ্য বলা যাইতে পাৱে।

গ্ৰামবাসীৱা সৱল সুন্দৰ জীৱন যাপন কৰিত। কেহ ধনী

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

কেহ দরিদ্র এইরূপ অর্থগত বৈষম্য তাহাদের মধ্যে দেখা যাইত না। তাহাদের গ্রাসাচ্ছাদন অল্লায়াসে চলিয়া যাইত—চোর ডাকাতের উপদ্রব ছিল না—আপনাদের পল্লী মধ্যে তাহারা পূর্ণ স্বাধীনতা সম্পত্তি করিত। পল্লীবাসীদের মধ্যে যেমন কেহ প্রবল ভূষামী ছিল না, তেমনি নিরন্ম পথের ভিথারীও দেখা যাইত না।

পল্লীবাসীদের সাধারণ স্মৃথিচ্ছন্দের কোন অভাব ছিল না। তাহাদের দিনগুলি একরূপ অনায়াসেই শাস্তিতে কাটিয়া যাইত। কেবল যে বৎসর অনাবৃষ্টি হেতু শস্ত নষ্ট হইয়া যাইত সেই বৎসর গৃহে গৃহে হাঁচাকার খনি শোনা যাইত। বৌদ্ধধর্ম-গ্রন্থে একপ দুর্ভিক্ষের বিবরণ পাওয়া যায়।

পল্লীবাসীদের বাসগৃহগুলি কাছাকাছি সম্পর্কিষ্ট ছিল। বিচ্ছিন্ন গৃহের উল্লেখ কোথায়ও দৃষ্ট হয় না। দুটিখানি গৃহের মধ্যে একটি ক্ষেপশস্ত রাস্তামাত্রের ব্যবধান থাকিত।

প্রত্যেক গৃহস্থই কতগুলি গোমতিঘানি পশ্চ রাখিত। এই সকল পশ্চর জন্য পল্লীবাসীদের সাধারণ একখানি চারণভূমি থাকিত। শশফেতের ফসল যখন উঠিয়া যাইত, তখন পল্লীবাসীদের গৃহপালিত পশ্চগুলি ঐ ক্ষেত্রেই চরিয়া বেড়াইত; কিন্তু ক্ষেত্রে ফসল থাকিলে তাহাদের পক্ষ হইতে একব্যক্তি পশ্চগুলির তত্ত্বাবধানের জন্য নির্বাচিত হইত। সাধারণতঃ বিশাসী ও স্মৃয়েগ্য ব্যক্তি উপর এই কার্যের ভাব অর্পিত। এইরূপ বর্ণিত আছে যে, পশ্চরকক তাহার প্রতিপালিত পশ্চর আকৃতি গাঁত্রের বিশেষ বিশেষ চিহ্ন বলিয়া দিতে পারিত। পশ্চদের গাত্র হইতে সশক মঙ্গিকা প্রভৃতি

তাড়াইয়া দিবার কোশল, ক্ষত আরোগ্য করিবার চিকিৎসাপ্রণালী  
প্রভৃতি বিষয়ে ইহার বিশেষ অভিজ্ঞতা থাকিত।

কুমিকার্য-পরিচালনারও মোটামুটি স্মৃত্যবস্থা ছিল ; নালী  
কাটিয়া ক্ষেত্রে জলপ্রদানের ভার পল্লীসম্প্রদায়কে গ্রহণ করিতে  
হইত। সম্প্রদায়ের নায়ক স্বয়ং ইহার তত্ত্বাবধান করিতেন। কোন  
ব্যক্তি আপন ক্ষেত্রের চারিদিকে বেড়া দিতে পারিত না ; সমগ্র  
ক্ষেত্রের চতুর্দিকে প্রাচীর দেওয়ার বিধান ছিল। ক্ষেত্রখণ্ডগুলিকে  
লইয়া সমগ্র ক্ষেত্রের যে আকৃতি হইত, উহা দেখিতে অনেকটা  
বৌদ্ধ ভিক্ষুর চীবরখণ্ড-তুল্য ; উল্লিখিত প্রকার জনপদেই সেকালের  
ভারতবাসীদের অধিকাংশ বাস করিত ; সমগ্র দেশের মধ্যে অতি-  
অল্পসংখ্যক লোকই নগরে ছিল।

## ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟ

—::—

### ବୁଦ୍ଧର ବାଲ୍ୟ ଓ ଗାର୍ହସ୍ଥ୍ୟ ଜୀବନ

ଶୀହାର ସାଧନା ପୃଥିବୀକେ ନୂତନ ଆଲୋକେ ଉଚ୍ଛାସିତ କରିଯାଇଛେ  
ଏବଂ ଏକକାଳେ ଭାରତବର୍ଷେ ଧର୍ମ, ସାହିତ୍ୟ, ବିଜ୍ଞାନ, ଶିକ୍ଷା-ଦୀକ୍ଷା,  
ଶିଳ୍ପ-କଳା ଓ ହୃଦୟ, ସକଳ ବିଭାଗକେ ସଜୀବ କରିଯା ଦିଯାଛିଲ,  
ଆଗରା ମେହି ମହାପୁରୁଷ ବୁଦ୍ଧର ଜୀବନ ସଂକ୍ଷେପେ ଆଲୋଚନା କରିବ ।

ଆମାଦେର ଆଲୋଚା ବୁଦ୍ଧଦେବ—ଐତିହାସିକ ମହାପୁରୁଷ ; ସ୍ଵତରାଙ୍ଗ  
ସର୍ବପ୍ରକାର ଅଲୋକିକର୍ତ୍ତ ଓ ଆତିଶ୍ୟ ବର୍ଜନ କରିଯା ତୀହାର ଚରିତ୍-  
ଅଙ୍କନେର ଚେଷ୍ଟା କରିବ ।

ବୁଦ୍ଧଦେବେର ପିତାର ନାମ ଶୁଦ୍ଧୋଦନ, ମାତାର ନାମ ମହାମାୟା ।  
ଅମୁମାନ ଥିଲୁ ପୂଃ ୬୨୩ ଅନ୍ଦେ କପିଲବାସ୍ତର ଅଦ୍ରବତ୍ରୀ ଲୁଣ୍ଠନୀନାମକ  
ପ୍ରମୋଦକାନନ୍ଦେ ବୈଶାଖୀ ପୂର୍ଣ୍ଣିମା ତିଥିତେ ତୀହାର ଜନ୍ମ ହେଲା ; କଥିତ  
ଆଛେ, ଉତ୍ତାନେ ବେଡ଼ାଇତେ ବେଡ଼ାଇତେ ଜନନୀ ମହାମାୟା ଯଥନ ଶାଲତକୁର  
ଏକଟି ପୁଣିତ ପଲ୍ଲବ ଛିନ୍ନ କରିବାର ଜ୍ଞାନ ହେତୁ ଉତୋଳନ କରିଯାଇଛେନ,  
ତଥନ ତୀହାର ପୁତ୍ର ପ୍ରମତ୍ତ ହେଲା ବିଲିଯା, ଶୁଦ୍ଧୋଦନ ତୀହାର ନାମ “ସର୍ବାର୍ଥସିଦ୍ଧ”  
(ବା “ସିଦ୍ଧାର୍ଥ”) ରାଖିଲେନ । ପୁତ୍ରପ୍ରସବେର ସମ୍ପଦିନେ ଜନନୀ  
ମହାମାୟାର ମୃତ୍ୟୁ ଘଟେ ।

ପୁରବାସୀଦେର କଲ୍ୟାଣକାରିଣୀ ଏବଂ ନୃପତି ଶୁଦ୍ଧୋଦନମେର ପ୍ରାଣତୁଳ୍ୟ

মহামায়ার অকাল ঘৃত্যতে সকলেই বিষণ্ণ হইলেন ; শুন্দোদন নব-  
কুমারের মুখ চাহিয়া কোনোক্ষেত্রে পত্রীশোক সংবরণ করিলেন। শিঙ  
সিন্ধার্থ বিমাতা ও মাতৃসন্মা গৌতমীর অক্ষে দিন দিন বর্দ্ধিত হইতে  
লাগিলেন।

ভোগ ও সম্পদের মধ্যে প্রতিপালিত হইয়াও সিন্ধার্থ বাল্যকাল  
হইতেই গন্তীর ও সংযত ছিলেন। বালমূলভ চাপল্য তাঁহার  
ছিল না ; বিবিধ শাস্ত্র অধ্যয়ন করিয়া তিনি সুপণ্ডিত হইলেন।  
শুক্রিয়োচিত যুক্তবিদ্যাতেও তিনি পারিদর্শিতা লাভ করিয়াছিলেন।  
শাক্যকুলে অধ্যারোহণ ও রথচালনে কেহই তাঁহার সমরক্ষ ছিল না  
বনিয়া প্রকাশ। উত্তরকালে যে করুণার দ্বারা তিনি সকল মানব  
ও প্রাণীকে আপনার করিয়া ফেলিয়াছিলেন, বাল্যে ও কিশোর-  
কালেই তিনি তাঁহার প্রথম আভাস প্রদান করেন। দলের সঙ্গে  
মিশিয়া তিনি শিকার করিতে যাইতেন বটে, কিন্তু কখনও কোন  
প্রাণীর প্রাণসংহার করিতেন না।

এই সময়কার একটি প্রমিন্দ আখ্যায়িকা সিন্ধার্থের জীবন্তীতির  
প্রকৃষ্ট পরিচয় প্রদান করে। কথিত আছে, একদা নির্মল বসন্ত-  
প্রভাতে তিনি রাজবাটীর উঞ্চানে ভ্রমণ করিতেছিলেন, এমন সময়ে  
একঘৰ্ষক কলহংস মধুর কলরবে আকাশ মুখরিত করিয়া তাঁহার  
মাথার উপর দিয়া উড়িয়া যাইতেছিল। সহসা তীরবিন্দু হইয়া  
একটি হংস সিন্ধার্থের সম্মুখে ভূতলে পতিত হইল। হংসটির শুভ  
বক্ষঃহল রক্তে রঞ্জিত হইয়া গিয়াছিল। সিন্ধার্থ ক্ষণবিলম্ব না  
করিয়া আহত হংসটিকে কোলে লইয়া তীরটি তুলিয়া ফেলিলেন  
এবং স্নেহশীতল হস্তে তাঁহার সেবা করিতে লাগিলেন। পক্ষীটি

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

কেমন বেদনা পাইয়াছে পরীক্ষা করিবার জন্য সিদ্ধার্থ তারের অগ্রভাগ নিজ হস্তে বিধাইয়া দিলেন এবং তদন্তের সজলনয়নে আবার তাহার সেবায় রত হইলেন। তাহার করণ শুঙ্খমায় পাথী বাচিয়া উঠিল।

ইহার মধ্যে সিদ্ধার্থের জ্ঞাতিভাতা দেবদত্ত উঘানে উপস্থিত হইল। তাহার অব্যর্থ সন্ধানেই হস্ত ভূতলশায়ী হইয়াছিল বলিয়া দে পাথীটি দাবী করিল। সিদ্ধার্থ বিনীতভাবে কহিলেন “আমি এই পাথীটি কিছুতেই তোমাকে দিতে পারি না, ইহার যদি মৃত্যু ঘটিত, তাহা হইলে তুমিই পাইতে, আমার সেবায় এই পাথীটি বাচিয়া উঠিয়াছে, স্বতরাঃ ইহাতে এখন আমারই অধিকার।” এই পাথীর অধিকার লইয়া দুইজনের মধ্যে তুমুল বাদামুবাদ হইল। অবশেষে প্রবীণ ব্যক্তিদের সভায় ইহার বিচার হইল। তাহারা বলিলেন “যিনি প্রাণরক্ষা করেন জীবিত প্রাণীর উপর তাহারই অধিকার, স্বতরাঃ সিদ্ধার্থ ই এই পাথী পাইবেন।” সিদ্ধার্থের যে কর্ণণরাগণীতে একদিন সমগ্র মানবের হন্দয়তন্ত্রী বন্ধুত হইবে এই ঘটনায় কৈশোরেই তাহার পূর্বাভাস লক্ষিত হইল।

কপিলবাস্তু নগরে প্রতিবৎসর হলকর্ষণোৎসব হইত। এই দিন রাজা, অমাত্য পারিষদ ও পৌরজনসহ মহাসমারোহে হলচালনা করিতেন। একবার কিশোর সিদ্ধার্থ এই উৎসবে যোগদান করেন। উৎসবমত্ত পুরুষাদীর কলকোলাহলের মধ্যে তিনি একটি জন্ম-হৃষের মূলে আসন গ্রহণ করিলেন। তাহার গভীর দৃষ্টির সম্মুখে নিষ্ঠুরতার ও হিংসার বীভৎসভাব প্রকাশিত হইয়া পড়িল। তিনি দেখিলেন উদরান্ত-সংগ্রহের জন্য প্রথর সূর্য্যকিরণে ক্ষেকগণ দর্শান্ত-

কলেবরে কি কঠোর সংগ্রাম করিতেছে ! ক্লিষ্ট বলীবর্দ্দের স্বকোমল  
অঙ্গে যুহুর্ভুঃ কি নির্মম আঘাত পড়িতেছে ! টাহাদের পদতলে  
পড়িয়া কত অসংখ্য ছোট ছোট প্রাণী নিহত হইতেছে ! এই সকল  
মৃতদেহ লইয়া পঞ্জীদের মধ্যে কি ভীষণ কাড়াকাড়ি পড়িয়া গিয়াছে !

সিঙ্কার্থের করুণ আঁখি ধীরে ধীরে নিমীলিত হইয়া আসিল ।  
অসংখ্য নরনারী জীবজন্মের দুঃখ তাহার স্বরূপার চিত্ত স্পর্শ করিল ।  
জন্ম মৃত্যুর দক্ষে য রহস্য তাহার চিন্তার বিষয় হইল । জন্মবৃক্ষতলে  
চিরার্পিতের গ্রাম তিনি ধ্যানস্থ হইয়া রহিলেন ।

উৎসাহে গৃহে ফিরিবার সময়ে কুমারের খোজ পড়িল ।  
কিয়ৎকাল অনুসন্ধানের পরে পৌরজনেরা দেখিল তিনি নিষ্পত্তি-  
দেহে নিমীলিতনেত্রে জন্মতুরতলে ধ্যানমগ্ন হইয়া আছেন ।  
বিশ্বাবনী করুণায় উঙ্গাসিত কুমারের দিব্য মুখকান্তি দেখিয়া  
শুক্রোদনের বিশ্বারে সীমা রহিল না । বহুক্ষণ পরে ধ্যান ভাঙ্গিলে  
পিতাকে প্রণাম করিয়া তিনি করুণকষ্টে কহিলেন—“পিতঃ,  
কৃষিকার্য্যে অসংখ্য জীবের প্রাণবিনাশ হয়, এই কার্য্য হইতে আপনি  
বিরত হউন ।”

পুত্রের গান্তীর্য্য ও বৈরাগ্য বিষয়াসক্ত পিতাকে চিন্তিত করিয়া  
তুলিল । সিঙ্কার্থের মন ভোগমুথের প্রতি আকৃষ্ট করিবার জন্য  
পিতা তাহাকে বিবাহপাশে বন্ধন করিবার ইচ্ছা করিলেন ।  
দণ্ডপাণি-ছহিতা গোপার সহিত কুমারের বিবাহ হইল । তাহার  
উদাসীন চিতকে ভোগাসক্তির দিকে লইয়া যাইবার জন্য শুক্রোদন  
প্রত্যহ নৃত্য গীত আমোদ-প্রমোদের বিবিধ ব্যবস্থা করিলেন ।

ক্লপবতী ও গুণবতী গোপাকে জীবনসঙ্গনীরূপে লাভ করিয়া

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

সিদ্ধার্থ আপনাকে ভাগ্যবান् মনে করিলেন। হিংতেবিশী সাখী  
পঞ্চীর সাহচর্যে তাহার জীবন স্ফুরণ হইল। গার্হস্থ-জীবনের  
স্ফুরভোগে তাহার জীবনের কিয়ৎকাল কাটিয়া গেল।

— — —

## তৃতীয় অধ্যায়

— — :\*: — —

### বৈরাগ্যসঞ্চার

সমগ্র মানবজাতিকে দৃঃখ হইতে মুক্ত করিবার কল্যাণকর  
সুবহৎ ব্রত ধার্হাকে গ্রহণ করিতে হইবে, সংসারের ক্ষণস্থায়ী স্ফুর-  
ভোগ তাহাকে কেমন করিয়া বাধিয়া রাখিবে? রাজ-অস্তঃপুরের  
প্রচুর ভোগবিলাসের আড়ম্বরের মধ্যে অবস্থিত হইলেও সিদ্ধার্থ  
আপনার চিন্তে কখন কখন বাহির হইতে করুণ আহ্বান শুমিতে  
পাইতেন। জরা, ব্যাধি ও মৃত্যু নিরস্তর সমস্ত প্রাণীর জীবন  
দৃঃখয় করিয়া রাখিয়াছে; ইহাদের আক্রমণহইতে কি উপায়ে  
জীবকুল নিষ্কৃতি লাভ করিতে পারে, এই চিন্তা বিদ্যুৎ-শূরণের  
গ্রাম সময়ে তাহার মনে উদ্দিত হইত। জীবনের উচ্চ লক্ষ্য  
ক্ষীণভাবে তাহার নিকটে প্রকাশ পাইত। মনের এইরূপ অবস্থায়  
সিদ্ধার্থকে ভোগবিলাস শাস্তিদান করিতে পারিত না। গভীর  
দৃঃখে তাহার হৃদয় পরিপূর্ণ হইয়া উঠিত। -

একদা বসন্তকালে সিদ্ধার্থের নগরভূমণের বাসনা হইল। তিনি

পিতার নিকটে নিজের অভিপ্রায় ব্যক্ত করিলেন। রাজাৰ আদেশে নগৱ, পত্রে পুল্পে পতাকায় ও মঙ্গলকলসীতে সুসজ্জিত হইল। সারথি ছন্দককে লইয়া রথারোহণে সিদ্ধার্থ ভ্রমণে চলিলেন। এই সময়ে তিনি প্রথমদিনে পলিতকেশ শিথিলচৰ্ম কম্পিতপদ জৰাজীৰ বৃক্ষ, বিতীয় দিনে শুক্ল শীৰ্ণ বিষৰ্ণ চলৎশক্তিহীন রোগী, এবং তৃতীয়দিনে এক মৃতদেহ দেখিতে পাইলেন।

চৱিত-আখ্যায়কগণ ঐ তিনদিনেৰ মনোহৰ বিস্তৃত বিবৱণ লিপিবদ্ধ কৱিয়াছেন। উক্ত বৰ্ণনা পাঠ কৱিলে ইহা অন্যায়াসেই হৃদয়পঞ্চম হয় যে, জৰা ব্যাধি ও মৃত্যুৰ অপরিহার্য দুঃখ এই সময়ে সিদ্ধার্থকে ব্যাকুল কৱিয়া তুলিয়াছিল ; কিন্তু এই সকল অতিৱিজ্ঞিত আখ্যানগুলিকে সর্বাংশে সত্য বলিয়া স্বীকাৰ কৱা যায় না। সিদ্ধার্থ উন্নতিশ বৎসৱ বয়সে গৃহত্যাগ কৱেন, ঐ সময়পর্যন্ত তিনি জৰা ব্যাধি ও মৃত্যু সম্বন্ধে শিশুতুল্য অজ্ঞ ছিলেন একথা শ্রদ্ধেয় নহে। তীক্ষ্ণধী ও স্বতাৰবিবাগী সিদ্ধার্থকে তাহার পিতা তোগস্তুথে আসক্ত কৱিবাৰ জন্য এত দীৰ্ঘকাল জৰা, ব্যাধি ও মৃত্যুহীন গুমোদলোকে আবক্ষ কৱিয়া রাখিতে পারিয়াছিলেন, একথা বিশ্বাসযোগ্য নহে। তবে এই সময়ে এই তিনেৰ রহস্য তাহার চিন্তকে গভীৰভাবে নাড়া দিয়াছিল, জীৰকুলেৰ অপরিহার্য অনন্তদুঃখ তাহার অন্তর্দৃষ্টিৰ সম্মুখে উদ্বাটিত হইয়াছিল, এতদিন কেবল মাঝে মাঝে যে তত্ত্ব তাহার মনে আসিত, এক্ষণে উহা চিৱ দিনেৰ জন্য গভীৰভাবে তাহার হৃদয় অধিকাৰ কৱিল। গৃহজীবনেৰ সুখভোগ হইতে তাহার মন চিৱদিনেৰ জন্য ফিৱিয়া আসিল। আপনাকে সম্পূৰ্ণ ত্যাগ কৱিয়া তিনি জীবেৰ দুঃখমুক্তিৰ উপায় আবিষ্কাৰ কৱিতে প্ৰস্তুত হইলেন।

## বুঝের জীবন ও বাণী

এই মঙ্গল বৃত্ত সাধনের নিমিত্ত তাঁহাকে কি করিতে হইবে, কোন্‌  
পথ অবশ্যন্ক করিতে হইবে, এই মহতী চিন্তা তাঁহাকে আবিষ্ট  
করিল। বখন মনের এইরূপ অনিশ্চিত অবস্থা সেই সময়ে চতুর্থ  
দিনে নগরে ভ্রমণকালে প্রশাস্তমুক্তি গৈরিকধারী এক সন্ন্যাসী তাঁহার  
দৃষ্টি আকর্ষণ করে। সাধুর শাস্ত সংযত নির্বিকারভাব সিদ্ধার্থকে  
মুক্ত করিল। তিনি স্থির করিলেন, মুক্তির পথ আবিষ্কার করিবার  
জন্য সংসারের ভোগবিলাস ত্যাগ করিয়া সন্ন্যাসবৃত্তই গ্রহণ করিতে  
হইবে। তিনি বুঝিলেন, মহাত্যাগ ভিন্ন মহাকল্যাণ লাভের  
বিভাই কোন উপায় নাই।

সিদ্ধার্থের মনে তুমুল সংগ্রাম চলিতে লাগিল। একদিকে  
বাহির হইতে ত্যাগের গভীর আহ্বান, অপরদিকে স্নেহময় জনক,  
স্নেহময়ী বিমাতা ও পতিপ্রাণ গোপার মস্তার বন্ধন। তাঁহার  
আহারে রুচি নাই, নয়নে নিদ্রা নাই, মৃত্যুগৈতে আসক্তি নাই।

সিদ্ধার্থের মনে যখন এইরূপ চিন্তার ঘাতপ্রতিঘাত চলিতেছিল,  
এমন সময়ে একদিন তিনি সংবাদ পাইলেন গোপা একটি পুত্র প্রস্র  
করিয়াছেন। এই সংবাদশ্রবণে তিনি বিনুমাত্র আনন্দলাভ  
করিতে পারিলেন না, পরস্ত গৃহত্যাগের বাসনা তাঁহার মনে বলবর্তী  
হইয়া উঠিল।

## চতুর্থ অধ্যায়

— : \* : —

### গৃহত্যাগ ও দেশপর্যটন

গৃহত্যাগের অবিচলিত সংকল্পে মন দৃঢ় করিয়া সিন্ধার্থ উৎসব-  
গ্রন্থ বাজভবনে প্রবেশ করিলেন। শ্রেষ্ঠকোম্পল-হনুম জনককে  
না জানাইয়া গৃহত্যাগ করিলে তাহার হনুম শোকে ভাঙিয়া পড়িবে,  
মনে করিয়া সিন্ধার্থ পিতার সমীপে উপস্থিত হইয়া মুক্তকরে  
নিবেদন করিলেন—“জরা, ব্যাধি ও মৃত্যুর আক্রমণে জীবন  
দৃঢ়ময় হইয়া আছে, এই মহাদ্রঃখ হইতে মুক্তির উপায় নির্দ্ধারণ  
করিবার জন্য আমি সন্ন্যাসব্রত গ্রহণ করিব, স্থির করিয়াছি; আপনি  
অঙ্গুগ্রহপূর্বক আমাকে অমুমতি প্রদান করুন।”

এই কথা শুনিয়া শুক্রোদনের মাথায় যেন বজ্রপাত হইল।  
তিনি পুত্রকে তাহার সঞ্চল ত্যাগ করিয়া সংসারধর্ম্ম পালন করিতে  
বলিলেন। সিন্ধার্থ বলিলেন,— আপনি আমাকে চারিটি বর প্রদান  
করিলেই আমি গৃহে থাকিতে পারি—(১) জরা যেন আমার যৌবন  
নাশ না করে; (২) ব্যাধি যেন আমার স্বাস্থ্য ভগ্ন না করে;  
(৩) মৃত্যু যেন আমার জীবন হরণ না করে; (৪) বিপত্তি যেন  
আমার সম্পত্তিকে অপহরণ না করে।

পুত্রের কথা শুনিয়া অবাক হইয়া শুক্রোদন কহিলেন—“বৎস,  
তোমার প্রার্থিত বিষয়গুলি পূরণ করা মানবের অসাধ্য! অসম্ভবের

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

অহসরণ করিয়া জীবনের স্মৃৎসম্ভোগ ত্যাগ করিও না । সম্যাস-  
গ্রহণ-ইচ্ছা পরিত্যাগ করিয়া গৃহেই বাস কর ।”

‘যে মহাভাবের আবেশে সিদ্ধার্থ আবিষ্ট হইয়াছেন, সার্থকতার  
যে ভাবী আশায় তাহার হৃদয় বল লাভ করিয়াছে, বিষয়ী শুদ্ধোদন  
তাহা কেমন করিয়া বুঝিবেন ? সিদ্ধার্থ অবিচলিতভাবে সবিনয়ে  
বলিলেন, “পিতঃঃ, মৃত্যু আসিয়া একদিন আমাদের যিচ্ছেন  
ঘটাইবেই—স্মৃতরাঙ় আমার সাধনার পথে আপনি বাধা উপস্থিত  
করিবেন না । যে ঘরে আগুন লাগে সে ঘর পরিত্যাগ করাই শ্ৰেয়ঃ,  
সংসার ত্যাগ করা ভিন্ন আমাৰ শ্ৰেষ্ঠোদ্বোধেৰ দ্বিতীয় উপায় নাই ।”

পিতার চরণে প্রণাম করিয়া সিদ্ধার্থ চলিয়া আসিলেন । হতাশ  
হৃদয়ে শুদ্ধোদন গৃহত্যাগে বাধা জন্মাইবার নিমিত্ত প্রহরী নিযুক্ত  
করিলেন ।

জীবের প্রতি অপার করুণায় সিদ্ধার্থের হৃদয় কানায় কানায়  
ভরিয়া উঠিয়াছে । সেই মহাতৃপ্তি-পূর্ণ হৃদয় লইয়া তিনি অন্তঃপুরে  
প্রবেশ করিলেন । সুন্দরী নর্তকীদের নৃত্যগীত তাহার ভাল শাশিল  
না । তিনি মৌনী হইয়া রহিলেন । সাধুৰী গোপা স্থামীর একুপ  
ভাব দেখিয়া উৎকৃষ্টিতভাবে জিজ্ঞাসা করিলেন “প্রিয়তম, আজ  
তোমাকে এত বিষণ্ন দেখিতেছি কেন ? কি হইয়াছে আমাকে  
প্রকাশ করিয়া বল ।”

সিদ্ধার্থ উত্তর করিলেন—“প্রিয়ে, তোমাকে দেখিয়া আজ  
আমি যে আনন্দলাভ করিতেছি, তাহাই আমাকে পীড়িত করিতেছে ।  
আমি স্পষ্টই বুঝিয়াছি এই আনন্দ ক্ষণস্থায়ী । জরা, ব্যাধি ও মৃত্যু  
আমাদের আনন্দভোগের পথে চির বাধা হইয়া রহিয়াছে ।”

সামৰী গোপা স্বামীর বিষণ্ণ মুখ দেখিয়া একান্ত চিন্তিত হইলেন। সিদ্ধার্থের মনে এক্ষণে আর দ্বিতীয় কোন চিন্তা নাই, কি করিয়া জীবকুল জরা ব্যাধি মৃত্যুর দুঃখ হইতে মুক্তিলাভ করিবে। তিনি অহোরাত্র তাহাই ভাবিতে লাগিলেন। এই মহাভাবের নেশায় তিনি এমনি মত্ত হইলেন যে, সর্বস্ব ত্যাগ করিয়া এই মুক্তির পথ আবিষ্কার ব্যতীত তাহার স্বুখ নাই, শাস্তি নাই, আনন্দ নাই। সংসারবন্ধন ছিন্ন করিয়া তিনি গৃহত্যাগ করিবার শুভমুহূর্ত খুঁজিতে লাগিলেন।

গভীর রাত্রি, রাজপুরবাসীরা নিদ্রিত। সিদ্ধার্থ বিনিদ্রিভাবে তাহার স্তুপ পঞ্জী গোপার কক্ষে গভীর ধ্যানে নিমগ্ন ছিলেন। তখন তিনি তাহার সন্দয়ের নিষ্ঠৃত স্থানে “বাণী” শুনিলেন--“সময় উপস্থিত !”

নিদ্রিতা পঞ্জীও স্বৰ্মস্তুপ নবজাত পুত্রের মুখের দিকে একবার শ্রেষ্ঠকরণ দৃষ্টিতে চাহিয়া সিদ্ধার্থ ধীরভাবে কক্ষের বাহিরে আসিলেন। সেই স্তুক নিশীথে চন্দ, তারকা, অসীম আকাশ, সকলে যেন সমতানে তাহাকে সীমাহীনঃ উন্মুক্ত পথে বাঢ়ির ইইবার নিমিত্ত আনন্দে আহ্বান করিতে লাগিল।

তিনি তাহার সারথি ছন্দককে জাগাইয়া কহিলেন - ‘অবিলম্বে অশ্ব প্রস্তুত কর, সংসার ত্যাগ করিয়া আমাকে সন্ধ্যাস্ত্রত গ্রহণ করিতে হইবে, তুমি আর এক মুহূর্তও বিলম্ব করিওনা।

সিদ্ধার্থকে ফিরাইবার জন্য বুদ্ধিমান् সারথি নানা যুক্তি দেখাইলেন, নানা তর্ক উৎপান করিলেন, কিন্তু তাহার কোন যুক্তি কোন তর্ক টিঁকিল না। সেই গভীর নিশীথে অশ্বপৃষ্ঠে একমাত্র সারথিকে

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

লইয়া তিনি রাজভবন ত্যাগ করিয়া অসক্ষেত্রে অপরিজ্ঞাত পথে  
বাহির হইয়া পড়লেন।

এই সময়ে সিদ্ধার্থের মনে যে সংগ্রাম চলিতেছিল, বৌদ্ধগ্রন্থে  
তাহার রূপকর্মনা প্রদত্ত হইয়াছে। কথিত আছে, গৃহত্যাগের  
দিন রাত্রিকালে কামলোকের অধিপতি “মার” শৃঙ্খলার্গে থাকিয়া  
সিদ্ধার্থকে রাজ্যের্যত্বোগ-স্থথের প্রলোভনে প্রলুক করিতে চেষ্টা  
করেন। বাহির হইতে অনস্তজীবের অব্যক্ত আহ্বানে সিদ্ধার্থ  
যখন সর্বত্যাগী হইয়া পথে দাঢ়াইয়াছিলেন, তখন স্তৰী পুত্র জনক  
জননীর মেহপাশ এবং আজন্ম অধু যিত গ্রাসাদের স্থথস্থতি যে  
তাহাকে পশ্চাত হইতে টানিতেছিল সে বিষয়ে সন্দেহ নাই। এই  
মানস সংগ্রাম যতক্ষণ কঠোর হউক, সিদ্ধার্থ কিছুতেই বিচলিত না  
হইয়া সমস্ত রাত্রি ক্ষিপ্রবেগে চলিতে লাগিলেন এবং বহুযোজন  
পথ অতিক্রম করিয়া অণোমানন্দীর তীরে প্রভাতের শিশির-স্নাত  
শিষ্ঠ অরুণালোক দেখিতে পাইলেন।

নদী অতিক্রম করিয়া সিদ্ধার্থ অশ্ব হইতে অবতরণ করিলেন।  
নদীসৈকতে দাঢ়াইয়া তিনি আপনাকে নিরাভরণ করিয়া পরিচ্ছন্দ  
সারথির হস্তে সমর্পণ করিলেন এবং বলিলেন—“তুমি আমার  
আভরণ ও অশ্ব লইয়া গৃহে ফিরিয়া যাও।” ছন্দক কহিলেন,  
“গভু, আমাকেও সন্ত্যাস্ত্রত-গ্রহণের অনুমতি দান করিয়া আপনার  
সেবক হইবার আদেশ করুন।”

সিদ্ধার্থ বলিলেন—“না ছন্দক, তোমাকে অবিলম্বে কপিলবাস্ত-  
নগরে ফিরিয়া গিয়া, জনক জননী আত্মস্বজনন্দিগকে আমার  
সংবাদ জানাইতে হইবে।” ইহার পরে সিদ্ধার্থ তরবারির হারা



মুক্ত ভিগারী



তাহার কেশজাল কাটিয়া ফেলিলেন এবং এক ব্যাধের ছিল কাষার  
বস্ত্রের সহিত আগনার বসন বদল করিয়া ভিখারী সাজিলেন।  
কুমারের এই দীনবেশ দেখিয়া ছন্দক রোদন করিতে লাগিল।  
সিদ্ধার্থ তাহাকে সাধনা দিয়া কপিলবাস্তুতে পাঠাইয়া দিলেন।

তগ্নদদয় শুক্লোদনের সাংসারিক স্মথের আশা চিরদিনের জন্য  
অঙ্গুরিত হইল। পতিপ্রাণ গোপা সর্বপ্রকার বিলাস বর্জন  
করিয়া যৌবনে যোগিনী হইয়া রহিলেন।

এদিকে সিদ্ধার্থ একাকী অপরিজ্ঞাত পথ ধরিয়া চলিতে  
লাগিলেন। কোথায় আছেন, কোথায় যাইবেন, তাহা তিনি  
জানেন না; তবে তাহার মনে এই দৃঢ় প্রত্যয় ছিল যে, অনন্ত  
জীবের জন্য তিনি মুক্তির একটি উদার পথ আবিক্ষার করিবেন।

অণোমা নদীর তীর হইতে সিদ্ধার্থ দক্ষিণপূর্বদিকে অগ্রসর  
হইতে লাগিলেন। একে একে তিন জন খধির আশ্রমে তিনি  
আতিথ্য গ্রহণ করেন। কোনু পথ অবলম্বন করিয়া সাধনা প্রয়ত্ন  
হইলে তিনি শ্রেষ্ঠ জ্ঞাত করিতে পারিবেন, তাহা তিনি জানিতেন  
না। এই নিখিল দেশপ্রচলিত সাধনার বিভিন্ন পদ্ধতির আলোচনায়  
তিনি নিযুক্ত হইলেন।

এক আশ্রমে তিনি দেখিলেন যে, তথাকার সাধুরা কেহ পক্ষীর  
গ্রায় শশু কুড়াইয়া ভক্ষণ করেন, কেহ মৃগের গ্রায় ঘাস খাইয়া জীবন  
ৰক্ষা করিতেছেন, কেহ বা সর্পের গ্রায় বাতাহারে দিন যাপন  
করিতেছেন। সিদ্ধার্থ প্রশ্ন করিয়া জানিলেন, এই সাধুরা বিখ্যাস  
করেন যে, ইহলোকে এইরূপ কঠোর সাধনা করিলে জন্মাত্ত্বে  
তাহারা স্বর্গে স্থান পাইবেন। স্বর্গে দুঃখের শেশমাত্র নাই—চির

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

সুখ চির আনন্দ। ইহলোকে যিনি যত দুঃখ স্বীকার করিয়া সাধনা করিবেন, স্বর্গে তিনি তত বেশী আনন্দলাভ করিতে পারিবেন।

সাধুদের মুখে এইরূপ উত্তর শুনিয়া সিদ্ধার্থের মনে স্বর্গসম্বক্ষে প্রশ্ন উঠিল এবং তিনি সাধুদের সহিত যে আলোচনা করিয়াছেন উহার সংক্ষিপ্ত মর্ম এইরূপ—

সাধুরা যে স্বর্ণে বিশ্বাস করেন সেখানে স্বর্গগত মানব নির্দিষ্ট কালের জন্য বাস করেন, নির্দিষ্ট সময় অতিবাহিত হইয়া গেলে আবার তাঁহাকে পৃথিবীতে জন্মগ্রহণ করিতে হয়। স্বতরাং স্বর্গ-লাভ দ্বারা নিত্যানন্দকে লাভ করা যায়, একথা স্বীকার করা যাইতে পারে না।

পৃথিবীতে আমরা যে সুখ অল্প পরিমাণে অল্পকালের জন্য ভোগ করি স্বর্ণে সেই সুখ অধিক মাত্রায় দীর্ঘকালের জন্য ভোগ করা যাইতে পারে। শাস্ত্রবর্ণিত স্বর্গে দৈহিক সন্তোষসামগ্ৰীৰ কোন অভাব নাই—দেবতাদের প্রমোদভবনে উর্বশী মেনকা রঞ্জ প্ৰভৃতি যুবতীৱা নৃত্য গীতে সকলের মনোৱজ্ঞন করেন। স্বর্গবাসীৱা কেহই কামনাবজ্জিত নহেন, মৰ্ত্যবাসীদের ন্যায় তাহাদেৱও কাম ক্রোধ হিংসা দ্বেষ আছে।

স্বর্গগত মানবদেৱ ও দেবগণের দেহ আছে, অতএব দেহ সম্বন্ধীয় সৰ্ববিধ কামনা তাঁহাদেৱ থাকিবেই। স্বতরাং স্বর্গবাসীৱা মৰ্ত্য-মানবেৱ এতই সুখ দুঃখ ভোগ করেন। মৰ্ত্যবাসীদেৱ জীবনেৱ পরিসৱ অতি অল্প বলিয়া তাহারা অল্পকাল অস্থায়ী সুখ দুঃখ ভোগ করিয়া থাকেন—স্বর্গবাসীদিগকে এই সুখ দুঃখেৱ ঘাত প্ৰতিষ্ঠাত

বহুকাল ভুগিতে হয়। স্বর্গে নিত্য স্থুখ নিত্য শান্তি ধাকিতে পারে না।

যে সাধনা কামনার অগ্রিমিতা নির্কোণ করিয়া দেয় না, যাহা সাধককে স্থুখ দুঃখের উর্জ্জে অবস্থিত নিত্য শান্তির লোকে উত্তীর্ণ করে না, তেমন সাধনা গ্রহণ করিলে কি লাভ হইতে পারে?

জীবের অনন্ত দুঃখ সিদ্ধার্থকে গৃহত্যাগী করিয়াছে—কামনাই এই দুঃখের মূলে রহিয়াছে। যে স্বর্গে বিলাসবাসনা, কাম্যবস্ত ও ইন্দ্রিয়স্থুখের প্রাচুর্য রহিয়াছে, সেই স্বর্গ তিনি কেমন করিয়া স্বীকার করিবেন? তিনি মনে মনে স্থির করিলেন, শান্ত্রবর্ণিত স্বর্গ মানবমনের কল্পনাগাত্। তিনি যে নিত্য অব্যুত্তের সন্ধানে বাহির হইয়াছেন কল্পিত স্বর্গলোক তাহা নহে।

সিদ্ধার্থ মগধের রাজধানী রাজগ্রহের অভিমুখে চলিলেন। এইখানে প্রতাপশালী নরপতি বিষ্ণুদার রাজত্ব করিতেছিলেন। বিষ্ণুগিরির পাঁচটি শাখা এই নগরাটিকে পরিবেষ্টন করিয়া ইহাকে এক অপূর্ব স্বাভাবিক শ্রী দান করিয়াছিল। এখানকার শৈলগালার অভ্যন্তরে বহুসংখ্যক গুহা ছিল। রাজধানীর সমীপবর্তী এই সকল নিভৃত ও রমণীয় গিরিগহর অসংখ্য সাধুর সাধনভূমি হইয়া উঠিয়াছিল। মহামতি সিদ্ধার্থ এখানকার একটি গুহায় আশ্রয় গ্রহণ করিলেন।

সমগ্র মানবজাতির কল্যাণকামনার সুমহান্মূলক সিদ্ধার্থের চিন্ত অধিকার করিয়াছিল। কি উপায়ে মানবের দুঃখ দূর করিবেন, কি উপায়ে মুক্তিলোক আবিষ্কার করিবেন, নির্জনে তিনি তাহাই ভাবিতে লাগিলেন। এইখানে সিদ্ধার্থ একক ও অসহায় হইলেন।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

তিক্ষা করিয়া তাহাকে তঙ্গুল সংগ্রহ করিতে হইত—নিজের হাতে তাহাকে আপনার আহার্য প্রস্তুত করিতে হইত। মনকে দৃঢ় করিয়া তিনি আজন্মের বিলাস বিসর্জন করিলেন।

উদরান্নসংগ্রহের জন্য সিন্ধার্থকে নগরে ভ্রমণ করিতে হইত। তাহার রমণীয় শাস্ত্রজ্ঞল মুর্তি নগরবাসীদিগকে বিশ্বিত করিয়া-ছিল—তাহার মুখকাণ্ঠি দেখিয়া সকলে ভক্তিতে বিহ্বল হইত। ভৃত্যদের মুখে এই অপূর্ব তরুণ সাধুর ধ্যাতি শুনিয়া মগধরাজ বিষ্঵সার সিন্ধার্থের সহিত দেখা করেন। তাহার পরিচয় পাইয়া রাজা আশৰ্য্যাধিত হইলেন এবং তাহাকে কঠোর সম্মাসব্রত ত্যাগ করিয়া সংসারধর্ম-গ্রহণের জন্য সন্নির্বন্ধ অনুরোধ করিলেন। বলা বাহ্য, সিন্ধার্থের মন আর ভোগবিলাসের দিকে ফিরিল না।

সিন্ধার্থ লোকমুখে শুনিতে পাইলেন, বৈশালীতে আকাড়কাল্যাম নামক জনৈক শাস্ত্রজ্ঞ সুপণ্ডিত খথি হিরণ্যবতী নদী তীরে বাস করেন। এই খথির তিনি শত শিষ্য আছে। সিন্ধার্গ ইহার শিয়ত্ব স্বীকার করিলেন। এখানে তিনি কিছুকাল চর্চা করেন অতুগ্র প্রতিভাবলে অল্পদিনের মধ্যেই তিনি গুরুর জ্ঞাত সর্ববিদ্যা আয়ত্ত করিলেন কিন্তু যে মুক্তিলোকের সন্ধানে তিনি যৌবনে গৃহত্যাগ করিয়া ভিথারী হইয়াছেন, তাহারা কোনো পেঁজই পাইলেন না।

অতঃপর এক শৈলগুহায় রামপুত্র কন্দকের সহিত তাহার দেখা হয়। এই সুপণ্ডিত শাস্ত্রজ্ঞ খথি সাত শত শিষ্যকে শাস্ত্রাভ্যাস করাইতেন। শিয়ত্ব স্বীকার করিয়া সিন্ধার্থ কিছুকাল ইহার নিকটে শাস্ত্র পাঠ করেন। অল্পকাল-মধ্যেই তিনি গুরুর সমকক্ষতা লাভ করিলেন। কন্দক এই প্রতিভাশালী শিষ্যকে তাহার আশ্রমে রাখিয়া

ছাত্রদের অধ্যাপকস্থ গ্রহণ করিতে অনুরোধ করেন। কিন্তু সিঙ্কার্থের মন সেই অনুরোধ বর্ক্ষা করিতে সম্মত হইল না। তিনি স্পষ্টই বুঝিলেন যে, তাহার গুরু তাহাকে কিঞ্চিৎ শাস্ত্রজ্ঞান দান করিবাছেন বটে, কিন্তু মুক্তির যে উদার পথ্তা আবিষ্কারের জন্য তিনি আচ্ছোৎসর্গ করিবাছেন, তাহা গুরুর অধিগম্য নহে। অগত্যা তিনি তাহার আশ্রম ত্যাগ করিলেন। আধ্যাত্মিক সত্যানুস্কানের জন্য সিঙ্কার্থের ঐকান্তিক অনুরাগ দেখিয়া রুদ্রকের পাঁচজন শিষ্য তাহার অনুগামী হইলেন। ইহাদের নাম কৌশিঙ্গ, অশ্বজিৎ, ভদ্রিক, বপ্র ও মহানাম।

দৈহিক স্বৰ্থভোগের লালসা সাধনার পথে বিষ্ণ উপস্থিত করিয়া থাকে; এই জন্য কুচ্ছ সাধনা দ্বারা দেহকে নিপীড়িত করিবার অস্বাভাবিক উপায় অবশ্যন্ত করা এক সময়ে ভারতবর্ষে প্রবল হইয়া পড়িয়াছিল। সিঙ্কার্থ মনে মনে সংকল্প করিলেন যে, কঠোর তপশ্চর্যা দ্বারা তিনি ইন্দ্রিয়গুলিকে দমন করিয়া নিজের মনকে বাসনামুক্ত করিবেন, এবং তাহা হইলেই তিনি দুঃখের হাত এড়াইয়া পরম শাস্তি লাভ করিতে পারিবেন। তিনি বুঝিলেন যে, শাস্ত্র অধ্যয়ন বা শ্রবণ করিয়া সত্যলোক লাভ করা যায় না, একমাত্র সাধনার দ্বারা ইহা লাভ করা যাইতে পারে। স্বতরাং অবিলম্বে তিনি অনুকূল ক্ষেত্রের সন্ধানে বাহির হইলেন। ভ্রমণ করিতে করিতে তিনি গয়াশীর্ষ শৈলের সমীপে উপস্থিত হইলেন। ইহার সন্নিকটে নৈরঞ্জনা ও মহানদী ফল্পন সহিত মিশ্রিত হইয়াছে। কিয়দূর অগ্রসর হইয়া উরবিষ্ণু গ্রামে প্রবেশ করিলেন। তথাকার নৈসর্গিক শোভা তাহার চিন্ত স্পর্শ করিল। স্বচ্ছসলিলা নৈরঞ্জনাৱ

## বুদ্ধের জীবন ও ধার্ম

পবিত্র তীরে সিঙ্কার্থ ছয়-বৎসর কাল কঠোর সাধনার প্রয়ত্ন  
রহিলেন।

---

### পঞ্চম অধ্যায়

—::—

#### সাধনা ও বোধিলাভ

মহাপুরুষদের বিশেষত্ব এই যে, তাহারা মনুষ্যস্তকে মনোমোহন  
নব শ্রী দান করিয়া থাকেন। শর্করা যেমন জলের সহিত সর্বতো-  
ভাবে গলিয়া-মিশিয়া জলকে মধুর করে, মহাপুরুষেরাও তেমনি  
মানবজাতির সাধনাসমূদ্রে তাঁহাদের জীবনের সাধনার ধারা  
মিশাইয়া দিয়া মানবসাধনাকে নবীন গৌরব দান করেন। একনিষ্ঠ  
সাধনার ধারা মানব আপনার চরম সাফল্য নিজের চেষ্টাতেই অর্জন  
করিতে পারেন; মানব আপনিই আপনার ভাগ্যনিরস্তা এবং  
আপনিই আপনার উদ্ধারকর্তা; মুক্তিলাভের জন্য তাঁহার প্রতীয়  
কোন অবলম্বনের প্রয়োজন নাই—মহাপুরুষ সিঙ্কার্থের সাধনা  
মানবস্তকে এই গৌরবমূর্কুট পরাইয়া দিয়াছে।

সিঙ্কার্থ যে সাধনায় বিজয়ী হইয়া মানবস্তের শিরে এই গৌরব-  
মূর্কুট পরাইয়াছেন, সেই সাধনপ্রণালী নির্দ্ধারণ করিতে তাঁহাকে  
বহু সংগ্রাম করিতে হইয়াছে। তিনি শাস্ত্রের আশ্রয় ত্যাগ করিয়া,  
গুরুদের আশ্রয় ত্যাগ করিয়া, আপনিই আপনার অবলম্বন হইলেন।

মন হইতে বাসনার শর তুলিয়া ফেলিবার জন্য অনঙ্গ হইয়া কৃচ্ছ-  
সাধনার প্রয়োগ হইলেন। তাঁহার সাধু চেষ্টা ও চিন্তার কৃত্তা  
দেখিয়া পঞ্চশিঙ্গ বিশ্বিত হইলেন। কঠোর যোগী বলিয়া সিদ্ধার্থের  
খ্যাতি দেশদেশস্তরে পরিব্যাপ্ত হইল। তিনি দেহের দিকে কিছু-  
মাত্র অক্ষেপ না করিয়া যোগাসনে উপবিষ্ট হইয়া সর্বজীবের দৃঃখ  
দূর করিবার জন্য মনন ও ধ্যান করিতে লাগিলেন। জগত্তুর  
সমুদ্র অতিক্রম করিয়া নির্বাণলাভের জন্য তিনি কঠোর যোগ দ্বারা  
দেহ ও মনকে সংযত করিতে লাগিলেন। আহারের মাত্রা হ্রাস প্রাপ্ত  
হইতে একটিমাত্র তত্ত্বাঙ্কণায় আসিয়া দাঢ়াইয়াছিল ! একদিন  
নয়, দুই দিন নয়, এক মাস নয়, দুই মাস নয়, সুদীর্ঘ ছয় বৎসর-  
কাল এইপ্রকার কঠোর সাধনা চলিতেছিল। কত রৌদ্র, কত বৃষ্টি,  
কত শীত, কত গ্রীষ্ম, তাঁহার মাথার উপর দিয়া চলিয়া গিয়াছিল,  
সিদ্ধার্থ তাহা জানিতেও পারেন নাই। তাঁহার দেহের দিবাকাস্তি  
বিলুপ্ত হইল, দৃঢ় বলিষ্ঠ বিশালবপু কক্ষালে পরিণত হইল।

কিন্তু এত ক্লেশ ও এত যাতনা স্বীকার করিয়াও সিদ্ধার্থ তাঁহার  
চিরাবাহিত বোধিলাভ করিতে পারিলেন না। তাঁহার চিত্তের  
ব্যাকুলতা কিছুতেই দূর হইল না। তিনি পরিশেষে এই সিদ্ধাস্তে  
উপনীত হইলেন যে, কৃচ্ছ সাধনা দ্বারা বাসনার অগ্নি নির্বাপিত  
হইতে পারে না, এবং ইহাদ্বারা সত্ত্বের বিমল আলোক লাভের  
আশা ও দুরাশামাত্র। একদা একটি জন্মুত্তরতলে উপবিষ্ট হইয়া  
সিদ্ধার্থ তাঁহার মনের অবস্থা এবং কৃচ্ছ সাধনার ফলাফল-বিচারে  
প্রযুক্ত হইলেন। তিনি ভাবিলেন—“আমার দেহ ক্ষীর ক্ষীণতর  
হইয়াছে ; উপবাস দ্বারা আমি কক্ষালে পরিণত হইলাম, কিন্তু

## বৃক্ষের জীবন ও বাণী

তথাপি নির্বাণলোকের ত কোন সংবাদ পাইলাম না। আমার অবলম্বিত এই কৃচ্ছ সাধনার পঢ়া কিছুতেই আর্য্যমার্গ হইতে পারে না। অতএব এক্ষণে উপযুক্ত পানাহার দ্বারা দেহকে বিনষ্ট করিয়া মনকে অনুসন্ধানে নিযুক্ত করা কর্তব্য।”

এইরূপ সিদ্ধান্তে উপস্থিত হইয়া তিনি নৈরঞ্জনার নির্মল নীরে অবগাহন করিয়া স্বান করিলেন ; তাহার শরীর এমন দুর্বল হইয়া পড়িয়াছে যে, স্বানান্তে চেষ্টা করিয়াও নিজের শক্তিতে তাঁরে উঠিতে পারিতেছেন না। অবশেষে নদীবক্ষে অবনত একটি বৃক্ষশাখা ধরিয়া তিনি কুলে উঠিলেন।

সিদ্ধার্থ আপন কুটীরের দিকে চলিলেন। পথিমধ্যে বনপথে তিনি সংজ্ঞাহীন হইয়া ভূতলে পড়িয়া গেলেন। পঞ্চ শিয় মনে করিলেন, সিদ্ধার্থের মৃত্যু ঘটিয়াছে। কৃচ্ছ সাধনার প্রতি সিদ্ধার্থ বীতশুক হইয়াছেন বটে, কিন্তু তিনি কোন্ত সাধনাপ্রণালী অবলম্বন করিবেন ভাবিয়া স্থির করিতে পারিতেছেন না। ভাবানার পর ভাবনার তরঙ্গ উঠিয়া সিদ্ধার্থের সংশয়াকুল চিত্ত দোলাইতে লাগিল। এই সময়ে তিনি একদিন নির্দিত অবস্থায় স্থপ্নে দেখিলেন —“দেবরাজ ইন্দ্র একটি ত্রিতৰী হস্তে লইয়া তাঁহার সম্মুখে উপস্থিত হইয়াছেন ; উহার একটি তার অতি দৃঢ়রূপে বাঁধা ছিল। তাহাতে আঘাত করিবামাত্র শ্রাতিকটু বিকৃত স্বর বাহির হইল ; অন্য একটি তার নিতান্ত শিথিল ছিল, উহা হইতে কোন স্বরই নির্গত হইল না। মধ্যবর্তী তারটি না-শিথিল না-দৃঢ় এমনই ভাবে যথাযথরূপে বাঁধা ছিল ; সেই তারটিতে ঘা পঞ্জিবামাত্র মধুর স্বরে চারিদিক পূর্ণ হইয়া উঠিল।”

নিদ্রাভঙ্গে সিন্ধার্থের হৃদয় সত্ত্বের বিমল জ্যোতির আবির্ভাবে  
পূর্ণ হইল। সাধনার উদার মধ্য পঞ্চ তাঁহার মনস্ত্বকুতে প্রত্যক্ষ  
হইল। ভোগবিলাস ও কৃচ্ছ্র সাধনার মধ্যবর্তী সত্যমার্গ অবলম্বন  
করিয়া তিনি বোধিলাভের জন্য স্থিরসংকল্প হইলেন।

নিষ্ফল কঠোর সাধনায় স্বাস্থ্য ভগ্ন হইয়াছে বলিয়া সিন্ধার্থ  
চিন্তিত হইলেন। তিনি বুবিয়াছেন, বলিষ্ঠ দেহ এবং বলিষ্ঠ মন  
বোধিলাভের পক্ষে অনুকূল। দেহকে সবল করিয়া মনকে জাগ্রত  
করিয়া তিনি নবীন সাধনায় পুনর্বার গ্রহণ্ত হইবেন, স্থির  
করিলেন। এই সংকল্পে উপস্থিত হইয়া তিনি একদিন শেষ  
রজনীতে সুস্মাত শুচি তটিয়া একটি সুপরিষ্কৃত তরুমূলে ধ্যানে  
উপবিষ্ট হইলেন।

সন্নীপবর্তী সেনান্তিগামে এক ধনবান् বণিকের পুণ্যবতী  
ছহিতা স্বজাতা বহু সাধনার ফলে একটি পুত্রলাভ করিয়া  
স্বৰ্গ-পাত্রে পায়স লঢ়িয়া একদিন বনদেবতার পূজা দিতে  
আসিলেন। তাঁহার একটী দাসী অগ্রে অগ্রে আসিতেছিল।  
তরুমূলে উপবিষ্ট শীণাঙ্গ সিন্ধার্থের ধ্যানস্থল্দর মুপের অপূর্ব  
জ্যোতিঃ দেখিয়া সে বিস্মিত হইল এবং দৌড়িয়া গিয়া স্বজাতাকে  
জানাইল যে, দেবতা প্রসন্ন হইয়া তাঁহার ভক্তিঅর্থ্য গ্রহণ করিবার  
জন্য সশ্রীরে অবতীর্ণ হইয়াছেন। হষ্টচিত্ত স্বজাতা দ্রুতপদে  
তরুমূলে উপস্থিত হইয়া শ্রদ্ধাবিকশ্পিত করে দেবতার হন্তে  
পায়সান্নের পাত্র প্রদান করিলেন। “তোমার কামনা পূর্ণ হউক”  
বলিয়া সিন্ধার্থ তাঁহার মহৎ দান গ্রহণ করিলেন। স্বস্মাদ পায়সান্ন  
ভোজন করিয়া তাঁহার দুর্বল দেহে বলের সঞ্চার হইল। তিনি

মধুর কঠে স্নজাতাকে কহিলেন—“ভদ্রে, আমি দেবতা নই, তোমারই মত মাঝ, তোমার মঙ্গল হস্তের মহৎ দান আজ আমার প্রাণরক্ষা করিল, মনে নবীন উৎসাহের সংশ্রান্তি করিয়া দিল। আমি যে সত্যের সন্ধ্যানে রাজ্যসুখ ছাড়িয়া সন্ধ্যাসী হইয়াছি, তোমার এই অন্ন সেই সত্যলাভের সহায় হইল। আমার মনে আজ দৃঢ় ধারণা হইয়াছে যে, আমি সেই সত্যলাভ করিয়া কৃতার্থ হইতে পারিব। তোমার কল্যাণ হউক।”

এই ঘটনার পরে সিদ্ধার্থ নিয়মিত পামাহারে প্রবৃত্ত হইলেন। তাহার এই পরিবর্তন পঞ্চ শিষ্যের মনে গতীর সন্দেহের সংশ্রান্তি করিল। তাহারা ভাবিলেন, সিদ্ধার্থ তাহার জীবনের মহৎ উদ্দেশ্য বিস্মৃত হইয়া সাধনার সত্য পথ হইতে দূরে সরিয়া যাইতেছেন। এতদিন তাহারা যাহাকে গুরু বলিয়া মানিয়াছেন, এখন তাহারা তাহাকে ত্যাগ করিয়া চলিলেন। বিমুখ শিষ্যদের এই শ্রদ্ধাহীনতা সিদ্ধার্থকে পীড়িত করিল; অন্তরের সেই বেদনা বাড়িয়া ফেলিয়া তিনি প্রশাস্তচিত্তে একাকী মহাসাধনায় প্রবৃত্ত হইবার জন্য প্রস্তুত হইলেন।

নৈরাশ্যের মেঘ কাটিয়া যাওয়ায় সিদ্ধার্থের চিত্ত আনন্দে ভরিয়া উঠিল। তাহার দুদয়ের আনন্দে বিখ্যাতি প্রসন্নমূর্তি ধারণ করিল। তিনি যখন মৃছলগমনে বোধিক্রমের দিকে অগ্রসর হইতেছিলেন, তখন তাহারই আনন্দপুলকে পদতলে ধরিত্বা যেন শিহরিয়া উঠিতেছিলেন। আপনার মহাসাধনার সফলতাসম্পর্কে সন্দেহের শেষ রেখাটুকু পর্যন্ত যখন নিঃশেষে দূর হইল, তখন সিদ্ধার্থ অন্তর ও বাহির হইতে ক্রমাগত আশার বাণী শুনিতে লাগিলেন।



বৃন্দগামীর মন্দির



অন্তর ও বাহির তাঁহাকে আহবান করিয়া যেন ইহাই বলিতেছিল,—  
“হে সাধক, হে বরেণ্য, সিদ্ধিলাভের মাহেন্দ্রকগ সমাগতপ্রায়,  
তুমি মহাসাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া কল্যাণের আকর নির্বাণ  
আবিষ্কার কর ।”

শিঙ্ক শ্রামল সন্ধ্যাকালে সিদ্ধার্থ বোধিক্রমমূলে নবীন তৎ  
বিছাইয়া সমাচীন হইলেন। সাধনায় প্রবৃত্ত হইবার পূর্বেই তিনি  
সকল করিলেন—

ইহাসনে শুয়ুতু মে শরীরঃ  
স্বগন্ধি মাংসং প্রলয়ঃ যাতু ।  
অগ্রাপ্য বোধিং বহুকল্পচৰ্লভাং  
নৈবাসনাং কায়মতশলিষ্যতে ॥

এই আসনে আমার শরীর শুকাইয়া বায় যাক, স্বক, অঙ্গ,  
মাংস, খবস প্রাণ হয় হউক, তথাপি বহুকল্পচৰ্লভ বোধিলাভ না  
করিয়া আমার দেহ এই আসন ত্যাগ করিয়া উঠিবে না।

পুরুষসিংহ সিদ্ধার্থ সকলের বশে আবৃত হইয়া সাধনসমরে  
প্রবৃত্ত হইলেন। শুক্র ও নিষ্পাপ হইবার জন্য তিনি আপনার  
অন্তরের অন্তরতম প্রদেশের প্রস্তুপ পাপলালসাগুলি উৎপাটিত  
করিয়া ফেলিবার নিমিত্ত যুদ্ধ করিতে লাগিলেন। নির্বাণের পূর্বে  
দীপশিখা যেমন দাউ দাউ করিয়া জলিয়া উঠে, সিদ্ধার্থের পাপ-  
লালসাগুলি চিরকালের জন্য নির্বাপিত হইবার পূর্বে অল্প সময়ের  
জন্য তেমনি আর একবার প্রদীপ্ত হইয়া উঠিল। এই বিদ্রোহী পাপ-  
সমূহের সহিত তাঁহার অন্তরে যে, তুমুল কুরুক্ষেত্রের যুদ্ধ ঘটিয়াছিল,  
বিবিধ কাব্যে ও ধর্মগ্রন্থে তাঁহার চমৎকার রূপক বর্ণনা রহিয়াছে।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

পাপবাতিনীর সহিত সিদ্ধার্থের সেই সংগ্রামের বর্ণনা পাঠ করিলে শুতকল্প ব্যক্তির হৃদয়েও অপূর্ব বলের সঞ্চার হয়। নানা প্রলোভন দেখাইয়া কানলোকের অধিপতি মার সিদ্ধার্থকে প্রবৃক্ষ করিতে উচ্ছত হইবামাত্র তিনি স্বদৃঢ় কর্তৃ বলিশেন :—

মেঝ পর্বতরাজ স্থানতু চলেৎ সর্বঃ জগন্নাভবৎ<sup>১</sup>  
সর্বে তারকসজ্য ভূমি প্রপেতৎ সজ্যাতিষেজ্ঞা নভাত<sup>২</sup>।  
সর্বে সৰ্ব করেয় একমতয়ঃ শুণ্যেনাহাসাগরে।  
নত্বেব দ্রুমরাজ মূলোপগতশ্চাল্যেত অস্মিধিঃ॥

যদি পর্বতরাজ মেঝ স্থানচুত হয়, সমস্ত জগৎ শুণ্যে মিশিয়া যায়, সমস্ত নক্ষত্র জ্যোতিশ ও ইন্দ্রের সহিত আকাশ হইতে ভূমিতে পতিত হয়, বিশ্বের সকল জীব একমত হয় এবং মহাসাগর শুকাইয়া যায়, তথাপি আমাকে এই দ্রুমমূল হইতে বিন্মুমাত্র বিচলিত করিতে পারিবে না।

একে একে নানা পাপ প্রলোভন সিদ্ধার্থকে প্রবৃক্ষ করিতে চেষ্টা করিল। কিন্তু তাঁহার অবিচলিত চিত্তের অনিত বিক্রম তাঙ্গদের সকল চাতুরী ব্যর্থ করিয়া দিল। অবশেষে স্বয�়ং মার নানা আয়ুধে সজ্জিত হইয়া সম্মুখসংগ্রামে অগ্রসর হইল। পুরুষ-সিংহ সিদ্ধার্থ বজ্গান্তীর কর্তৃ কহিলেন “তুমি একাকী কেন” :—

সর্বেয়ং ত্রিসাহশ্ম মেদিনী যদিমারৈঃ প্রপূর্ণা ভবেৎ  
সর্বেষাং যথ মেঝ পর্বতবরঃ পাণীযু খড়েো ভবেৎ।  
তে গহঃ ন সমর্থ লোম চালিতুঃ প্রাগেব মাঃ বাতিতুঃ  
কুর্যাচ্ছাপি হি বিগ্রহে স্ম বর্ষিতেন দৃঢ়ঃ॥

এই তিনি সহস্র মোদিনী যদি মারদ্বারা প্রপূর্ণ হয়, প্রত্যেক

মারের হস্তের খড়গ যদি পর্কতবর মেরুর শ্যায় প্রকাণ্ড হয়, তথাপি বিগ্রহে দৃঢ়বর্ষিত আমাকে পরান্ত করা দূরে থাকুক, একবিন্দু টলাইতেও পারিবে না ।

মার পঙ্গায়ন করিল । সকল বাসনা, সকল সংস্কার হইতে মুক্তিলাভ করিয়া সিদ্ধার্থের চিন্ত সত্ত্যের বিমল আলোকে পরিপূর্ণ হইল । সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া তিনি এখন “বুদ্ধ” হইলেন । তাহার মনচক্ষুর সম্মুখে জীবের যাবতীয় দুঃখের মূলীভূত কারণ প্রকাশিত হইল । তিনি ভাবিলেন—“মানব যখন জ্ঞানদৃষ্টির দ্বারা অমঙ্গল কর্ষের ফলাফল প্রত্যক্ষ করে, তখনই সে বাসনার আক্রমণহইতে অব্যাহতি লাভ করে । ভোগলালসা হইতেই দুঃখের উৎপত্তি হইয়া থাকে । বাসনাবিলোপের পূর্বে মৃত্যু ঘটিলেও মানব শাস্তিলাভ করিতে পারে না । কারণ তাহার বাঁচিয়া থাকিবার কামনা থাকিয়া যায় এবং তাহাকে পুনঃ পুনঃ জন্মগ্রহণ করিতে হয় ।

বুদ্ধদেব জ্ঞাননেত্রে দেখিলেন “ধৰ্মহই সত্য, ধৰ্মহই পবিত্র বিধি, ধৰ্মহই জগৎ বিশ্বত হইয়া আছে এবং একমাত্র ধৰ্মহই মানব ভাস্তি পাপ এবং দুঃখ হইতে মুক্তিলাভ করিতে পারে ।”

তাহার প্রজ্ঞানেত্রের সম্মুখে জন্ম মৃত্যুর সকল রহস্য উদ্বাটিত হইল । তিনি বুঝিলেন, দুঃখ, দুঃখের কারণ, দুঃখের নিরোধ এবং দুঃখনিরোধের উপায় এই চারিটি আর্য্য সত্য—অর্থাৎ (১) জন্মে দুঃখ, জরা ব্যাধি মৃত্যুতে দুঃখ, অশ্রুয়ের সহিত মিলনে দুঃখ, প্রার্থের সহিত বিচ্ছেদে দুঃখ ; (২) তৃষ্ণা হইতেই দুঃখের উৎপত্তি হইয়া থাকে ; (৩) তৃষ্ণার নিয়ন্তি হইলেই দুঃখের নিরোধ ঘটে ;

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

(৪) এই দুঃখনিরুত্তির উপায় আটটি, যথা—সম্যক্ দৃষ্টি, সম্যক্ সংকল্প, সম্যক্ বাক্, সম্যক্ কর্মান্ত, সম্যগাজীব, সম্যক্ ব্যায়াম, সম্যক্ শৃতি ও সম্যক্ সমাধি।

### ষষ্ঠ অধ্যায়

— :\*: —

#### বুদ্ধ ও তাঁহার পঞ্চ শিষ্য

মুক্তির বিমল আনন্দে বুদ্ধের অস্তর পূর্ণ হইল। যে বনস্পতি-মূলে তিনি বুদ্ধের লাভ করিয়াছেন, তথায় একাকী তিনি সাত সপ্তাহ তাঁহার নবশূল অমৃত-উৎসের রসধারা নীরবে সন্তোগ করিলেন।

বুদ্ধদেব এখন বিশ্বব্যাপী আনন্দ ও অমৃতের আশ্঵াদন পাইয়া-ছেন। সকল সংস্কার ও সকল বাসনার বিলোপ দ্বারা তিনি নির্মল আনন্দ ও শাখত জীবনলাভ করিয়াছেন।

নির্বাগের এই মঙ্গলবাণী তিনি কেমন করিয়া সকলের বোধ-গম্য করিবেন, ইহাই এখন তাঁহার ভাবিবার বিষয় হইল। যাঁহার মন হইতে অহংবুদ্ধি নিঃশেষে দূরীভূত হয় নাই, তিনি কোন-মতেই পরিপূর্ণ শান্তি লাভ করিতে পারেন না ; এই বুদ্ধেই সমস্ত পাপ, সমস্ত অকল্যাণ, সমস্ত ভাস্তির উৎস। একথণ মেঘ যেমন বৃহৎ শৰ্য্যকে দৃষ্টির আড়াল করিয়া দেয় অহংবুদ্ধি তেমনি বিশ্বব্যাপী আনন্দকে অদৃশ্য ও অবোধ্য করিয়া রাখে।

বুদ্ধ ভাবিলেন—“আমি যে মহাসত্য লাভ করিয়াছি, যদি তাহা সাধারণের মধ্যে প্রচার না করি, তাহা হইলেই ইহা দ্বারা জীবের কি লাভ হইল ? হংখের কানে পড়িয়া যাহারা জন্মজন্মান্তর কঠোর সংগ্রাম করিতেছে এবং তৎসঙ্গে অশেষ যাতনা তোগ করিতেছে আমার তাহাদিগকে নির্বাণের বাণী শুনাইতে হইবে। সর্ব হংখ-নির্বাপক এই বাণী একবার তাহাদের চিত্ত স্পর্শ করিলেই, তাহারা পরম শান্তি লাভ করিতে পারিবে।”

বুদ্ধের চিত্তে সময়ের জন্য সংশয় উপস্থিত হইল। তিনি ভাবিলেন, যাহারা তৃষ্ণায় অভিভূত, তাহারা আমার এই জ্ঞানগম্য গভীর ধর্ম বুঝিবে না। তাহাদের চঞ্চলবৃদ্ধি জগতের কার্য্য কারণের নিয়ম, সংক্ষার ও উপাধির নিরোধ, সংযম এবং নির্বাণ ধারণা করিতে পারিব না। স্মৃতরাঃ এই ধর্ম প্রচার করিলে আমার চেষ্টা ব্যর্থ হইবে। একদিকে এই সংশয়, অপরদিকে জীবের প্রতি অগ্রমেয় করুণা, দ্রুতিক্ হইতে বুদ্ধের চিত্তকে আঘাত করিতে লাগিল। আপনার মনের মধ্যে আপনি তর্কবিতর্ক করিয়া অবশ্যে তিনি এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইলেন যে, সত্যামুরাগী শ্রদ্ধাশীলদের নিকটে আমার এই মুক্তির বাণী প্রথমে প্রচার করিতে হইবে ; তাহার পরে সত্য ধীরে ধীরে আপনাকে আপনি প্রতিষ্ঠিত করিবে। কিন্তু কে সেই শক্তিশালী ব্যক্তি যিনি সর্বপ্রথমে এই নব ধর্মের পতাকা বহন করিবেন ?

প্রথমে অড়ার কালাম ও রামপুত্র ঝন্দুকের কথা বুদ্ধের মনে পড়িল। কিন্তু তিনি জানিতে পারিলেন যে, তাহারা আর জীবিত নাই। ইহার পর পঞ্চ শিষ্যের স্মৃতি তাহার মনে উদিত হইল।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

এই শ্রদ্ধাশীল ও বিশ্বাসী পঞ্চশিষ্য একদিন গভীর ধৰ্মকূধা মিটাইবার জন্তু তাহার আহুগত্য স্বীকার করিয়াছিল। কিন্তু সে সময়ে বুদ্ধের অন্তরের অস্তরতন গোপন ভাঙ্গার অমৃতাঙ্গে পূর্ণ হইয়া উঠে নাই; তিনি তখন তাহাদিগকে ক্ষুধায় অন্নদান করিতে পারেন নাই। কিন্তু এখন তাহার ভাঙ্গারে যে অমৃত সঞ্চিত হইয়া উঠিয়াছে, তাহা দ্বারা পঞ্চশিষ্য কেন, সমগ্র নরনারী তৃপ্তিমাত্র করিতে পারেন। যাহারা একদিন বিমুখ হইয়া তাহাকে পরিত্যাগ করিয়া গিয়াছিলেন, তিনি আর কাল বিলম্ব না করিয়া তাহাদের সন্ধানে মৃগদাব বা খুফিপতনের অভিমুখে ছুটিলেন।

বুদ্ধের আগমনবার্তা পূর্বেই শিষ্যদের কর্ণগোচর হইয়াছিল। তাহারা কিছুতেই বুঝিতে পারেন নাই যে, সিদ্ধার্থ সাধনায় সিদ্ধি লাভ করিয়া বুক হইয়াছেন। তাহাদের প্রতীতি হইল, তিনি তপোভূষ্ট হইয়া আসিতেছেন। মনে মনে হির করিয়া রাখিলেন সিদ্ধার্থকে তাহারা কদাচ গুরু বলিয়া শ্রদ্ধা দেখাইবেন না; কার্যতঃ কিন্তু উণ্টা ব্যাপার দাঢ়াইল। বুদ্ধদেবের প্রসন্নমুখের দিব্য জ্যোতিঃ দেখিবামাত্র তাহাদের সকল সংশয় দূর হইল এবং মন শ্রদ্ধায় অবনত হইয়া পড়িল। তিনি তাহাদের সম্মুখে উপস্থিত হইবামাত্র তাহারা আসন ত্যাগ করিয়া তাহার চরণ বস্তনা করিলেন।

বুদ্ধ কহিলেন—“প্রিয় শিষ্যগণ, কৃচ্ছ্র সাধনা ও তোগবিলাসের আতিশয় এই দ্বইয়ের মধ্যবর্তী কল্যাণময় মুক্তিবর্ত্ত আমি আবিষ্কার করিয়াছি। সেই নির্বাণ লাভ করিবার উপায় আমি তোমাদিগকে দেখাইয়া দিব।” বুদ্ধদেবের তেজোময়ী বাণী শ্রবণ করিয়া শিষ্যদের

মন শ্রদ্ধায় ভক্তিতে পূর্ণ হইল। তাহারা নবধর্মে দীক্ষিত হইবার নিমিত্ত ব্যাকুল হইয়া উঠিলেন।

অতঃপর একদিন সন্ধ্যার প্রাকালে ভগবান্ত বুদ্ধদেব তাহার পাঁচ-জন শিষ্যকে লইয়া খৰিপতনের অনুরবতৌ এক ছদের তীরে গমন করিলেন। ছদের একপার্শ্বে উচ্চ-চিবি রহিয়াছে। ঐ চিবির নিম্নদেশ হইতে সোপান বাহিয়া জলাশয়ে নামিতে হয়। দীক্ষার্থী শিষ্যেরা জলাস্ত্রে উপস্থিত হইলে বুদ্ধ কহিলেন—“বৎসগণ, তোমাদের আজিকার মান প্রতিদিনের মানের ত্যায় একান্ত সামান্য নহে, আজ তোমাদের কেবলমাত্র দেহের মণিনতা ধুইয়া ফেলিলে চলিবে না, আজ তোমাদের দেহের ও মনের সর্বপ্রকার মণিনতা ধুইয়া-মুছিয়া অন্তরে বাহিরে পৰিত্ব হইতে হইবে।”

সান শেষ করিয়া শিষ্যেরা তীরে আসিলেন। বুদ্ধদেব জিজ্ঞাসা করিলেন—“বৎসগণ, তোমাদের অন্তর ও বাহির পৰিত্ব হইল কি?”

শিষ্যেরা উত্তর করিলেন “হ্যাঁ” ! তখন তিনি মধুরকষ্টে গষ্টীর-ভাবে বলিতে লাগিলেন— বৎসগণ, সাধারণতঃ তিন শ্রেণীর শিষ্য দেখা যায়। এক শ্রেণীর শিষ্যদিগকে অধোমুখ কুস্তের সহিত তুলনা করা যায়। অধোমুখ কুস্ত জলে নিমগ্ন হইয়াও ভরিয়া উঠে না, ইহাদের মনও তেমনি গুরুর উপদেশের প্রতি বিমুখ বলিয়া কঞ্চিন্ত কালেও তাহার উপদেশায়তে পূর্ণ হইয়া উঠে না। ইহারা যুগের পর যুগ গুরুর সহিত বাস করিয়াও কোন স্ফল প্রত্যাশা করিতে পারে না। তোমরা কি এই শ্রেণীর শিষ্য হইতে চাও ?” শিষ্যেরা উত্তর করিলেন—“না”। বুদ্ধ বলিতে লাগিলেন, ত্বিতীর শ্রেণীর শিষ্যদিগকে “উৎসঙ্গবদ্ধ” নাম দেওয়া যাইতে

## বুজ্জের জীবন ও বাণী

পারে। আঁচল ভরিয়া কুল গ্রহণ করিয়া যদি কোন ব্যক্তি দেশ্ঘালকে না বাধিয়া দণ্ডয়ামান হয়, তাহা হইলে তাহার ক্রোড়স্থিত আঁচলের সমস্ত কুল ভূতলে পড়িয়া যায়; তদ্বপ এক শ্রেণীর শিষ্যেরা গুরুগৃহে অবস্থানসময়ে গুরুর নানা গুণ বাহুতঃ লাভ করিয়া থাকে; তখন তাহাদের বাক্যে, কার্য্যে ও ব্যবহারে সুজনতা প্রকাশ পাইয়া থাকে, কিন্তু গুরুর বিবিধগুণ ও উপদেশ শ্রদ্ধাপূর্বক হন্দয়ে বাধিয়া রাখিবার জন্য তাহাদের কোন চেষ্টা থাকে না বলিয়া, যখন গুরুর সঙ্গ হইতে তাহারা দূরে চলিয়া যায়, তখন তাহারা সেই ক্ষণস্থায়ী গুণগুলি উৎসন্নস্থিত বদরের আঘাত ঢারাইয়া ফেলে। তাহাদের প্রকৃতি তখন আমূল পরিবর্তিত হইয়া থাকে। বৎসগণ ! তোমরা কি এই শ্রেণীর শিষ্য হইতে ইচ্ছা কর ?” উত্তর হইল না।”

বুক ধীরকষ্ঠে আবার কহিলেন—“সৌম্যগণ, তৃতীয় প্রকারের শিষ্যদিগকে উর্ধ্বমুখ কুজ্জের সহিত তুলনা করা হইয়া থাকে। উর্ধ্বমুখ কুস্ত যেমন সহজেই সলিলের মধ্যে প্রবেশ করিয়া কানায়-কানায় পূর্ণ হইয়া থাকে, এই-জাতীয় শিষ্যদের চিন্তও তেমনি অবাধে গুরুর উপদেশামূলকের মধ্যে নিমগ্ন হইয়া অমৃতরসে ভরিয়া উঠে। পূর্ণকুস্তের বারি যেমন তৃষ্ণিত তাপিতের পিপাসা ও তাপ দূর করে, এই শ্রেণীর শিষ্যদের হৎকুস্তস্থিত অমৃতরসও তেমনি শত শত পাপতাপ-জর্জরিত নরনারীর পাপ তাপ দূর করিয়া থাকে। তোমরা কি এই-জাতীয় শিষ্য হইতে ইচ্ছা কর ? শিষ্যেরা বিনীতভাবে দৃঢ়কষ্ঠে কহিলেন—“হাঁ।”

রাত্রির স্মিন্দতা ও স্তুতা সর্বত্র প্রসারিত হইল। গুরুর পশ্চাত্ত পশ্চাত্ত শিষ্যেরা জলাস্ত হইতে উচ্চ স্তুমির উপরিভাগে

আরোহণ করিলেন। শিষ্যেরা তাঁহাদের হৃদয়পাত্রের মুখ উন্মোচন করিয়া নিঃশব্দে গুরুর সম্মুখে ধারণ করিলেন। তিনি তাঁহার সত্যধর্মের রসধারা বর্ণণ করিতে লাগিলেন।

শিষ্যেরা হৃদয় দিয়া বুঝিলেন যে, এই সত্যধর্মের আদিতে কল্যাণ, অস্তে কল্যাণ। গুরুর উপাদেশে তাঁহাদের চিত্তের সমস্ত সংশয় দূর হইবামাত্র তাঁহারা (১) জগতে দুঃখের অস্তিত্ব, (২) দুঃখের উৎপত্তির কারণ (৩) দুঃখ-অতিক্রমের পছা এবং (৪) দুঃখ-নিহাতির উপায়, এই চতুরার্থ সত্যের স্মৃষ্টি উপলক্ষ করিলেন; অর্থাৎ তাঁহারা বুঝিলেন, জগতে স্বীকৃত দুঃখ আছে ইহা সত্য, দুঃখ-উৎসবের কারণ রহিয়াছে ইহা সত্য, দুঃখ হইতে মুক্তি লাভ করা যায় ইহা সত্য এবং দুঃখ দূর করিবার উপায় আছে, ইহাও সত্য। এই দুঃখ দূর করিবার জন্য,—(১) সম্যক্-দৃষ্টি (২) সম্যক্-সঙ্কল্প (৩) সম্যক্-বাক্য (৪) সম্যক্-কর্মান্ত (৫) সম্যগাজীব (৬) সম্যক্-ব্যাঘাত (৭) সম্যক্-শৃতি (৮) সম্যক্-সমাধি, আচ্ছান্তিক সাধনা আবশ্যিক।

শিষ্যেরা বুঝিলেন দুঃখের নির্বাণ করিয়া পরমানন্দ পরমশান্তি লাভ করিতে হইলে যে সাধনা গ্রহণ করিতে হয়, তাহা গোণহীন বাহু অনুষ্ঠান নহে, সেই সাধনা গ্রহণ করিতে হইলে, সেই সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিতে হইলে, দৃষ্টি, সঙ্কল্প, বাক্য, কর্ম, জীবিকা, ব্যাঘাত, শৃতি, ধ্যান পরিত্ব করিতে হইবে।

বিশ্বিত আনন্দে বিনিদ্র শিষ্যগণ সমস্ত রজনী সমস্ত হৃদয় মন দিয়া গুরুর মুখে নবধর্মের অমৃতময়ী বাণী শ্রবণ করিলেন। অরুণোদয়ে আবার স্মৃতাত শুচি হইয়া গুরুর সহিত ঋষিপন্থনে

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

ফিরিয়া আসিলেন। গুরুর নির্দেশে তাঁহারা সেইখানে একস্থানে  
প্রাপ্তুণ হইয়া দণ্ডয়মান হইলেন। গুরুর চরণে মস্তক অবনত  
করিয়া তাঁহারা গুরুকে এবং তাঁহার উপলক্ষ মহাসত্যকে মানিয়া  
লইলেন। উত্তরকালে রাজবি অশোক এই পবিত্র ভূমিতে নানা  
কারুকার্য্য-থচিত একটি মনোহর স্তুপ নির্মাণ করেন। এই স্তুপটি  
অধুনা “সারনাথ স্তুপ” নামে খ্যাত।

---

## সপ্তম অধ্যায়

— \* : —

### নবধর্শ্মের প্রচার ও ব্যাপ্তি

পঞ্চ শিষ্যের মধ্যে কৌশিঙ্গ প্রথমে নবধর্শ্মের নিগৃত তাংপর্যের  
সমাক উপলক্ষ করেন। ক্রমে অন্য চারিজনও এই সর্ব দুঃখ-  
নির্বাপক কল্যাণময় ধর্ম হৃদয়ঙ্গম করিলেন। তাঁহারা যখন  
সর্বান্তঃকরণে এই ধর্মের সার সত্য স্বীকার করেন, তখন বুদ্ধ  
তাঁতাদিগকে সম্মোধন করিয়া বলিলেন—“ভিক্ষুগণ, সদ্ধর্ম গ্রহণ  
করিয়া তোমরা নবজন্ম লাভ করিয়াছ, তোমরা পরম্পরকে সহোদর  
বলিয়া জানিও, প্রেমে তোমরা এক হও, পবিত্রতায় তোমরা এক  
হও, সত্যের প্রতি অবিচলিত নিষ্ঠায় তোমরা এক হও।”

স মাত্ব সকল গ্রহণ করিয়া যাইয়া যখন একাকী সত্যসাধনায়



মারনাগ স্তুপ



ପ୍ରସ୍ତୁତ ହ୍ୟ, ତଥନେ ସେ ମଧ୍ୟେ ମଧ୍ୟେ ଦୁର୍ବଲ ହଇଯା ପଡ଼େ, ତଥନେ ତାହାର ମତ୍ୟପଥ ହିତେ ଭଣ୍ଡ ହଇବାର ଆଶକ୍ତ ଥାକେ; ତଜ୍ଜନ୍ତ ତୋମରା ପରମ୍ପରେର ସହାୟ ହିତେ, ସହାୟଭୂତ ଦ୍ୱାରା ଏକେ ଅନ୍ୟେର ସାଧୁ ଚେଷ୍ଟାର ଆନୁକୂଳ୍ୟ କରିଓ । ତୋମାଦେର ଭାତ୍ରବନ୍ଧନ ପବିତ୍ର ହଟକ; ତୋମାଦେର ଏହି “ସଂସ” ଶ୍ରଦ୍ଧାବାନ୍ଦିଗେର ଶିଳନଭୂମି ହଟକ ।”

ଏହି ସମୟେ ଏକଦିନ ସଶନାମକ କାଶୀଧାମେର ଏକ ଧନବାନ୍ତ ବଣିକେର ପୁତ୍ର ସଂସାରେ ବିତରାଗ ହିଇଯା ଗୋପନେ ରାତ୍ରିକାଳେ ପିତୃଗୃହ ହିତେ ପଲାୟନ କରେନ । ଝୟିପତ୍ରନେ ଯେଥାନେ ଭଗବାନ୍ ବୁଦ୍ଧଦେବ ବାସ କରିତେ ଛିଲେନ ଯୁବକ ତାହାରଇ ସର୍ବିକଟେ ଆଗମନ କରିଯା ବଲିଆ ଉଠିଲେନ— “ଅହୋ, କି ଉପଦ୍ରବ ! କି ଉପସର୍ଗ !” ବୁଦ୍ଧ ମେହକଟେ କହିଲେନ, ଏଥାନେ ଉପଦ୍ରବ ନାଇ, କୋନ ଉପସର୍ଗ ନାଇ । ତୁମି ଆମାର ନିକଟେ ଆଇସ, ଆମି ତୋମାକେ ସମ୍ମାନିକାନ୍ତ ଦିବ । ଯୁବକ ବୁଦ୍ଧର ସମୀପେ ଗମନ କରିଯା ଉପବେଶନ କରିଲେନ, ବୁଦ୍ଧ ତାହାକେ ଦୃଖ୍ୟନିର୍ବନ୍ଧିତର ମଙ୍ଗଳବାଣୀ ଶୁଣାଇଲେନ । ସଶେର ଜ୍ଞାନନେତ୍ର ପ୍ରକୃତିତ ହଇଲ; ତିନି ଗଭୀର ସାଙ୍ଗ୍ନା ଲାଭ କରିଯା ବୁଦ୍ଧର ଚରଣେ ଆପନାକେ ସମ୍ପର୍କ କରିଲେନ ।

ଧନୀର ପୁତ୍ର ସମ୍ମାନାନ୍ତ ନାନା ଅଳକାରେ ବିଭୂଷିତ ଛିଲେନ ବଲିଆ ଲଙ୍ଘା ଅନୁଭବ କରିତେଛିଲେନ । ବୁଦ୍ଧ ବଲିଲେନ—“ବେସ, ଧର୍ମ ବାହିରେ ବ୍ୟାପାର ନହେ, ଇହା ମନ ହିତେ ଉପଗ୍ରହ ହ୍ୟ । ମହାମୂଳ୍ୟ ପରିଚନ୍ଦେ ଭୂଷିତ ବ୍ୟକ୍ତି ଆପନାର ପ୍ରସ୍ତିଗୁଲି ଜୟ କରିତେ ପାରେନ; ଆବାର ଗୈରିକଧାରୀ ଶ୍ରମଗେର ଚିତ୍ତ ସାଂସାରିକ ଭୋଗବିଳାମେର ମଧ୍ୟେ ନିମଗ୍ନ ଥାକିତେ ପାରେ । ସମ୍ମାନୀ ଓ ଗୃହୀ ଏହି ହଇୟେର ମଧ୍ୟେ କୋନ ପ୍ରତ୍ୟେନ ନାଇ । ଯିନି ଆପନାର ଅହଂବୋଧକେ ନିର୍ବାସିତ କରିତେ ପାରେନ, ତିନିଇ କଲ୍ୟାଣଗୟ ସତ୍ୟ ଲାଭ କରିଯା ଥାକେନ ।”

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

যশের পিতা পুত্রের সন্ধানে আসিয়া বুদ্ধের মধ্যে উপদেশ শ্রবণে মুক্ষ হইলেন। তিনি প্রথমে বুদ্ধের গৃহশিল্প হইলেন। যশ আর সংসারে ফিরিলেন না, তিনি নবধর্মে দীক্ষিত হইয়া সংষে যোগদান করিলেন।

অন্নদিন মধ্যে বুদ্ধের খ্যাতি চারিদিকে ব্যাপ্ত হইয়া পড়িল; তাহার মুখে মধুর ধর্মকথা শুনিবার জন্য দলে দলে লোক আসিতে লাগিল। শাস্তিপ্রদ নির্বাগলাভের জন্য কেহ কেহ প্রচলিত ধর্ম-মত ত্যাগ করিয়া নবধর্ম গ্রহণ করিল। কয়েক মাস মধ্যে বুদ্ধের শিল্পসংখ্যা ঘাট হইল। তিনি সমস্ত বর্ষা ঝাতু শিষ্যদের লইয়া নব-ধর্মের তত্ত্ব আলোচনা করিলেন। সত্যানৈবী শন্দালুগণের চিত্তে এই ধর্মের মঙ্গলবাণী চিরদিনের জন্য মুদ্রিত হইয়া গেল। বর্ষাস্তে বুদ্ধ শিষ্যদিগকে কঠিলেন—“ভিক্ষুগণ, বহজনের তিতের জন্য বহ-জনের স্থথের জন্য লোকের প্রতি অমুকম্পা করিয়া এটি আদি-কল্যাণ, মধ্যকল্যাণ, অস্তকল্যাণ নবধর্মের নির্বাগবাণী তোমা-দিগকে দেশে দেশে দিকে দিকে প্রচার করিতে হইবে। তোমরা একদিকে ঢাইজন ঘাটও না। কামনার ধূলিজাল যাহাদের মন-শক্ত আচ্ছন্ন করে নাই, তাহারা অনায়াসে এই ধর্মের সত্য প্রত্যক্ষ করিবে। অমৃতের স্বাদ পাইলে মানব প্রবৃত্তির দাসত্ব ত্যাগ করিয়া নির্বাগপথের যাত্রা হইবে। তোমরা আকৃষ্ণিত উৎসাহের সহিত মানবের ঘরে ঘরে পরিভ্রান্তের শুভবাণী প্রচার কর।”

বুদ্ধ স্বয়ং ধর্মপ্রচারোদ্দেশে উরুবিশ্বের অভিমুখে যাত্রা করিলেন। শিষ্যেরাও গুরুর আদেশ শিরোধার্য করিয়া বিভিন্নদিকে প্রচারের জন্য বাহির হইলেন। উরুবিশ্ব তখন জটিল সম্পদাঘূর্জ অপ্রি-

উপাসকদের প্রধান বাসভূমি ছিল। সুবিধ্যাত কাণ্ডপ ইহাদের আচার্য ছিলেন। বুদ্ধ এই প্রবীণ আচার্যের ভবনে আতিথ্য গ্রহণ করিলেন। তাহার প্রশাস্ত মুখকাণ্ডি, মধুর ব্যবহার, সুখকর ও কল্যাণকর প্রসঙ্গ কাণ্ডপকে মুঞ্চ করিল। বুদ্ধ কাণ্ডপ এই প্রতিভাশালী সুবক মহাপুরুষের শিষ্যত্ব স্বীকার করিতে কিছুমাত্র কৃষ্টা বোধ করিলেন না। তাহার অমুগত জটিলগণও বুদ্ধের শরণাপন্ন হইল। তাহারা তাহাদের অগ্নিপূজার বিবিধ পাত্রাদি নদীগভে নিক্ষেপ করিল।

উরুবিষ্ণে কাণ্ডপের ছই ভাতা নদীকাণ্ডপ ও গয়াকাণ্ডপ অদূরেই বাস করিতেন। তাহারা নদীশ্রোতে প্রবাহিত পূজাপাত্র দেখিয়া চিন্তিতমনে অমুচরগণের সহিত ভাতার আশ্রমে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। বুদ্ধ সেই স্থানে ভিক্ষুগণকে উপদেশ দেন—“ভিক্ষুগণ, এই সবই জলিতেছে! তৎকার অগ্নিতে, ষ্঵েতের অগ্নিতে ও মোহের অগ্নিতে এই সবই জলিতেছে; জন্ম জরা ব্যাধি মরণ শোকে দুঃখে এই সবই জলিতেছে। এইরূপ ভাবিলে বিষয়ে নির্বেদ উপস্থিত হয় এবং চিত্তে বিমুক্তি লাভ করা যায়। জটিলগণ বুদ্ধের মধুর উপদেশ শুনিয়া মুঞ্চ হইল এবং ধর্শের আশ্রয় গ্রহণ করিল।”

কাণ্ডপ ও অপর বহুসংখ্যক শিষ্যসহ বুদ্ধ উরুবিষ্ণ হইতে রাজগ্রহে গমন করিলেন। তাহার আগমনবার্তা শ্রবণ করিয়া নৃপতি বিষ্ণুসার, অমুচরগণ-সমভিব্যাহারে তাহার বাসভবনে উপস্থিত হইলেন। বুদ্ধের শাস্ত্রোচ্ছল মুখশ্রী দেখিয়া সমাগত ব্যক্তিবর্গ প্রীত হইলেন। তিনি তাহাদিগকে নবধর্শ বুঝাইয়া দিলেন। তাহার সেই উপদেশের মৰ্ম এই—“সকল পাপপরিত্যাগ, কুশলকর্ম-সম্পাদন ও চিত্তের

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

পবিত্রতাসাধন, সংক্ষেপতৎ: ইহাই ধর্ম। জননী যমন আপনার জীবন দিয়াও পুত্রকে রক্ষা করেন, যিনি সার সত্য অবগত হন, তিনি ও তেমনি সর্বজীবের প্রতি অপরিমেয় বিশুদ্ধ গ্রীতি রক্ষা করিয়া থাকেন। তাহার হিংসাশৃঙ্খলা বৈরশ্রূত্য বাধাশৃঙ্খলা গ্রীতি, ইহলোক কেন, লোকলোকাস্ত্রেও পরিব্যাপ্ত হইয়া থাকে। এই মৈত্রীনয় ভাবের মধ্যে তিনি বিহার করিয়া থাকেন।”

সুমধুর ধর্মবাণী শ্রবণ করিয়া মগধরাজ বিষ্ণুসারের অন্তর ভক্তিতে ও বিশ্বে পূর্ণ হইল। বুদ্ধের চরণে প্রণত হইয়া তিনি তাহার শিষ্যত্ব স্বীকার করিলেন। বুদ্ধের এবং তাহার অনুচরদিগের বাসের নিমিত্ত তিনি নগরের বহির্ভাগস্থ “বেণুবন” নামক একটি মনোহর ও নিভৃত উদ্যান দান করিলেন। এই সময়ে বুদ্ধদেবের পঞ্চ শিষ্যের অগ্রতম অশ্বজিৎ জন্মুদ্ধীপে পরিভ্রমণ করিয়া রাজগৃহে শুভ্রসমীপে প্রত্যাগমন করেন। তিনি একদিন ভিক্ষাপাত্র হল্লে নগরে গৃহে গৃহে ভিক্ষা করিতেছিলেন, এমন সময়ে উপতীষ্য-নামক এক জিজ্ঞাসু ব্রাহ্মণ পরিদ্রাজক তাহার মেই সৌম্যমূর্তি দর্শন করিয়া বিষ্ণুবিষ্ট হইলেন। উপতীষ্যের মনে এইরূপ দৃঢ় প্রত্যয় জুন্মিল যে, এই ভিক্ষুক সত্য পথের সন্ধান পাইয়াছেন। তিনি বিনীতভাবে অশ্বজিৎকে জিজ্ঞাসা করিলেন—“আর্য্য, আপনি কোন মহাত্মার শিষ্যত্ব স্বীকার করিয়াছেন?” অশ্বজিৎ বুদ্ধের নাম করিলেন। উপতীষ্য বুদ্ধের ধর্মমত শুনিবার নিমিত্ত আবার প্রশ্ন করিলেন। অশ্বজিৎ মনে করিলেন, উপতীষ্য নবধর্শ্বের মত খণ্ডন করিবার নিমিত্ত হয়ত তাহার সহিত বাক্যসুন্দৰ প্রবৃত্ত হইবেন। তিনি সন্তুষ্টিত্তিতে কহিলেন—“ধর্ম বিষয়টি অতি গভীর। আমি

ବସେ ଏକାନ୍ତ ଅପ୍ରେବିଣ, ଆମି କିନ୍ତୁ ଆମାର ନିକଟେ ଇହା ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବ ?” ଉପତୀଷ୍ୟ କହିଲେ—“ମହାଅନ୍ତ, ଆମାର କୋନପ୍ରକାର ସଙ୍କୋଚେର ହେତୁ ନାହିଁ, ଆମି ଆମାର ଧର୍ମର ବାଣୀ ଅନୁଗ୍ରହପୂର୍ବକ ଆମାର ନିକଟ କିଞ୍ଚିତ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଲେ ଆମି ପରମ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରିବ ।” ଅତଃପର ଅଶ୍ଵଜିତେର ମୁଖେ ନବଧର୍ମର ମୂର କଥା ଶୁଣିଯା ଉପତୀଷ୍ୟ ଏହି ଧର୍ମର ଆଶ୍ରଯ ଗ୍ରହଣ କରିବାର ଜଣ୍ଠ ବ୍ୟାକୁଳ ହଇଲେନ । ତିନି କ୍ଷଣବିଲନ୍ଧ ନା କରିଯା ତୋହାର ପ୍ରିୟ ସୁହନ୍ଦ କାଳିତେର ନିକଟ ଗମନ କରିଲେନ ଏବଂ ତୋହାକେ ଜାନାଇଲେନ ଯେ, ତିନି ଏତଦିନ ପରେ ନିର୍ବାଣ-ପଥେର ମନ୍ଦାନ ପାଇୟାଛେନ । ହେଲା ବନ୍ଦୁ ଅନ୍ତଦିନ-ମଧ୍ୟେଇ ନବଧର୍ମେ ଦୀକ୍ଷିତ ହଇଲେନ । ଦୀକ୍ଷା ଗ୍ରହଣ କରିଯା ଉପତୀଷ୍ୟ ସାରିପୁତ୍ର ଏବଂ କାଳିତ ମୌଦ୍ଗଳ୍ୟାଯନ ନାମ ଲାଭ କରିଲେନ । ଏହି ବନ୍ଦୁଯୁଗଳ ତୋହାଦେର ଅବିଚଳିତ ଧର୍ମନିଷ୍ଠାର ଜଣ୍ଠ ଅବିଲମ୍ବେ ସଂଘମଧ୍ୟେ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଲାଭ କରେନ ।

ଇହାର କିଛୁଦିନ ପରେ ଏକ ପୂର୍ଣ୍ଣାରଜନୀତେ ବୁନ୍ଦେର ଶିଷ୍ୟଗଣ ରାଜ-ଗୃହେର ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ଏକ ଗିରିଶ୍ରଦ୍ଧାୟ ସମବେତ ହନ । ସୁନ୍ଦରିତ ସାଧୁଦେର ନିକଟେ ଧର୍ମତତ୍ତ୍ଵ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାର ସମୟେ ପ୍ରାରମ୍ଭ ବୁନ୍ଦୁ ବଲିଯାଇଲେନ—

ମର୍ବପାପମ୍ବ ଅକରଣ କୁସଲମ୍ବ ଉପସମ୍ପଦା ।

ମଚିନ୍ତଗରିଯୋଦପନଂ, ଏତଂ ବୁନ୍ଦାନ ସାମନଂ ॥

ସକଳପ୍ରକାର ପାପେର ବର୍ଜନ, କୁଶଳ କର୍ମେର ଅନୁଷ୍ଠାନ ଏବଂ ଚିତ୍ରେ ନିର୍ମଳତାସାଧନ, ଇହାଇ ବୁନ୍ଦଗଣେର ଅମୁଶାସନ ।

ମଗଧପ୍ରଦେଶେ ଅନେକେ ନବଧର୍ମ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇ, ତତ୍ରତ୍ୟ ରକ୍ଷଣଶୀଳଦେର ମଧ୍ୟେ ଏକଟି ଅସନ୍ତୋଷେର ଭାବ ପ୍ରକାଶ ପାଇଲ । ତୋହାରା ବଲିତେ ଲାଗିଲେନ—“ଶାକଯୁନି ପତିପଲ୍ଲୀର ମଧ୍ୟେ ବିଚ୍ଛେଦ ସଟାଇଯା ଶାନ୍ତ ବିଲୋପ

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

করিবার উপক্রম করিয়াছেন !” তাহারা বৌজ্ঞভিক্ষুদিগকে বিদ্রূপ-স্বরে কহিলেন—‘তোমাদের প্রভু যুবকদিগকে যাত্রমন্ত্রে বশ করিতেছেন, এক্ষণে কাহার উপরে তাহার দৃষ্টি পড়িয়াছে, তিনি সংপ্রতি কাহাকে যাত্র করিয়া ঘরের বাহির করিবার বড়্যমন্ত্র করিয়াছেন ?’ এইসব উক্তি শ্রবণ করিয়া বুদ্ধদেব বলিলেন—“তোমরা চিন্তিত হইও না, এই অসন্তোষ দীর্ঘকাল-স্থায়ী হইতে পারে না, তোমরা বিদ্রূপকারীদের ধীরভাবে বলিও, বুদ্ধদেব লোককে সত্যপথে আহ্বান করিয়া থাকেন, তিনি সংযম, ধর্মনিষ্ঠা ও পরিত্রাণই প্রচার করিয়া থাকেন।”

এই সময়ে স্মদ্ভনামক এক সত্যাহুরাগী ধনবান् ব্যক্তি মহাপুরুষ বুদ্ধের স্মৃতি শ্রবণ করিয়া তাহার দর্শনলালসাম্য রাজগৃহে আগমন করেন। অমিত ঐশ্বর্যের অধিকারী এই পুণ্যশীল ব্যক্তির নিবাস কোশলরাজের রাজধানী শ্রা঵ণবন্ধুনগর। তিনি দরিদ্রের বক্ষ, নিরাশ্রয়ের শরণ ছিলেন। অনাথের অন্নদাতা বলিয়া তিনি অনাথ-পিণ্ড নামে অভিহিত হইতেন। বুদ্ধদেব এই সাধুশীল ধনীর হন্দয়ের শোভনতার পরিচয় পাইয়া তাহাকে মধুর ধর্মালাপে পরিতৃপ্ত করিলেন। বুদ্ধের হন্দয়স্পর্শী উপদেশ শুনিয়া অনাথপিণ্ড বিদ্যুৎ হইলেন ; তিনি অকপটচিত্তে তাহাকে বলিলেন—“প্রভৃত সম্পদের অধিকারী বলিয়া আমার মন সর্বদা চিন্তায় আচ্ছন্ন থাকে, তথাপি কর্ম করিয়া আমি আনন্দ পাইয়া থাকি, অলসভাবে সর্বদা আপনাকে নানাকর্ষে ব্যাপ্ত রাখিয়া থাকি। বহুব্যক্তি আমার আশ্রয়ে কার্য্য করে এবং আমার সফলতার উপরে তাহাঙ্গের ভাগ্য নির্ভর করিয়া থাকে।”

“হে দেৱ ! আপনাৰ শিষ্যেৱা গৃহত্বাণী সাধুজীৰনেৱ শাস্তিৰ  
প্ৰশংসা এবং সাংসারিক জীবনেৱ অশাস্তিৰ নিন্দা কৱিয়া থাকেন।  
তাহাৱা বলেন, আপনি সৰ্ববিধ সম্পদ্য ত্যাগ কৱিয়া ধৰ্মৱাজ্যোৱ  
প্ৰতিষ্ঠা কৱিয়াছেন এবং বিশ্ববাসীকে নিৰ্বাণলাভেৰ দৃষ্টান্ত  
দেখাইয়াছেন।

“গ্ৰতো ! মঙ্গলকৰ্ম্মে নিযুক্ত থাকিয়াও আমি লোক মেৰাব অস্ত  
ব্যাকুলতা অসুভব কৱিয়া থাকি। এক্ষণে আমাৰ জিজ্ঞাসা এই  
যে, শ্ৰেৱোলাভেৰ নিমিত্ত আমাকে কি ধন সম্পদ্য গৃহ ও ব্যবসায়-  
বাণিজ্য ত্যাগ কৱিয়া উদাসীন হইতে হইবে ?” বুদ্ধ উত্তৰ  
কৱিলেন—“যিনি আৰ্য্যমাৰ্গ অবলম্বন কৱিবেন, তিনিই শাস্তি লাভ  
কৱিতে পাৱিবেন। ঐশ্বৰ্য্যেৰ উন্মাদন যাহাৰ চিত্ৰ অভিভূত কৱে,  
তাহাৰ পক্ষে উহা বৰ্জন কৱাই শ্ৰেয় ; কিন্তু ধনেৱ প্ৰতি যাহাৰ  
আসক্তি নাই, যিনি অকুণ্ঠিতচিত্তে আপনাৰ সম্পদ্য লোককল্যাণে  
ব্যয় কৱিতে পাৱেন, তাহাৰ সম্পত্তি পৰিত্যাগ কৱাৰ কোৱ  
আবশ্যকতা নাই।”

“আমি তোমাকে কঢ়িতেছি তুমি সগোৱে নিজ পদে প্ৰতিষ্ঠিত  
থাকিয়া আপনাৰ শক্তি ব্যবসায়-বাণিজ্যেৰ শ্ৰীবৃক্ষসাধনে প্ৰয়োগ  
কৱ। আমাৰ ধৰ্ম কাহাকেও অকাৱণে গৃহইীন হইতে বলে না ;  
আমাৰ ধৰ্ম অহক্ষাৰ, মণিনতা ও ভোগবিলাস বৰ্জন কৱিয়া  
সাধুপথে বিচৰণ কৱিবাৰ জন্ম মানবকে আহ্বান কৱিয়া থাকে।”

“অনিকেতন ভিক্ষুও যদি নিৰুত্থম, নিৰীৰ্য্য, অলস ও বিলাসপূৰ  
হইয়া উঠেন, তাহা হইলে তিনিও কদাচ শ্ৰেৱোলাভ কৱিতে পাৱেন  
না।”

“কি গৃহী, কি গৃহীন যিনিই পবিত্র ধর্মভাবনার দ্বারা চিহ্ন আবত্ত করিয়া রাখিবেন, যিনি আপনার সমগ্র চেষ্টা ধর্মসাধনার প্রয়োগ করিবেন, যিনি সরোবরের মধ্যবর্তী ধূমান শতদলের ঢাকা সংসারের মধ্যে অনাসক্তভাবে বিচরণ করিতে পারিবেন, তিনিই নিঃসন্দেহ আনন্দ, কল্যাণ ও শান্তিলাভ করিয়া কৃতার্থ হইবেন।”

বুদ্ধের বাণী শ্রবণ করিয়া অনাথপিণ্ডে পরম পুণ্যক্ষিত হইলেন। তিনি শ্রদ্ধান্ব-চিত্তে কহিলেন—“দেব, বৌক সাধুদের বাসের নিমিত্ত আমি শ্রাবণ্তী নগরে একটি বিহার নির্মাণ করিয়া দিতে ইচ্ছা করি। আমার এই প্রার্থনা পূর্ণ করিলে আমি আপনাকে কৃতার্থ জ্ঞান করিব।”

অনাথপিণ্ডের হৃদয় সম্পূর্ণ উদ্ঘাটিত হইয়াছিল। বুদ্ধ তাহার দিব্য দৃষ্টি দ্বারা এই পুণ্যবৃত্ত ধনীর হৃদয়ের উদারতা দেখিয়া পরম আনন্দ লাভ করিলেন, তিনি তাহার দানগ্রহণে সম্মতি জানাইয়া বলিলেন—

“দানশীল ব্যক্তি সর্বজনপ্রিয়, তাহার বন্ধুত্ব অতিশয় মূল্যবান বলিয়া বিবেচিত হইয়া থাকে। মৃত্যুর পরে তাহাকে অনুতপ্ত হইতে হয় না বলিয়া মৃত্যুতেও তিনি আনন্দ ও শান্তি লাভ করেন। তাহার মঙ্গলবৃত্ত-সম্মত বিকশিত পুন্প ও রসালফল তিনি ইহলোকে ও পরলোকে লাভ করিয়া থাকেন।”

“অনেকেই ইহা বিশ্বাস করে না যে, নিরবকে অনন্দান করিলেই আমাদের বলগ্নি হয়, বন্ধুহীনকে বন্ধে ভূষিত করিলেই আমাদের সৌন্দর্য বৃক্ষিপ্রাপ্ত হয়, গৃহীনদিগের জন্য গৃহনির্মাণে অর্থ ব্যৱ করিলেই আমাদের অর্থ বাড়িতে থাকে।”

“ହୁମକ୍ ଯୋଜା ସେମନ ଯୁଦ୍ଧର ସର୍ବବିଧ କୌଶଳ ଅବଗତ ବଲିଲା  
ନିପୁଣତାର ସହିତ ଯୁଦ୍ଧ ପରିଚାଳନା କରିଯା ଥାକେନ, ସାଧୁଶୀଳ ବୁଦ୍ଧିମାନ୍  
ଦାତା ଓ ତେମନି କାଳାକାଳ ପାଞ୍ଚାପାତ୍ର ନିର୍ବାଚନ କରିତେ ଜାନେମ  
ବଲିଲା । ସୁଚାରୁଙ୍କପେ ତୀହାର ପୁଣ୍ୟବ୍ରତେର ଅନୁଷ୍ଠାନ କରିଯା ଥାକେନ ।  
ଏହିଙ୍କପ ଯେ ଦାତାର ଚିତ୍ତ ପ୍ରୀତିଓ କରୁଣାର ରସେ ଅଭିମିଳି, ତିନି ଶ୍ରଦ୍ଧା-  
ପୂର୍ବକ ଦାନ କରିଯା ଥାକେନ ; ତୀହାର ହଦୁର ହିତେ ସ୍ଥଣ ହିଂସା ରେ  
ଓ କ୍ରୋଧ ଅନ୍ତର୍ହିତ ହିଇଯା ଯାଏ ।”

“ଦାନଶୀଳ ସାଧୁର ମନ୍ତ୍ରକର୍ମ ତୀହାର ମୁକ୍ତିର ମୋପାନ । ତିନି  
ତୀହାର ମନ୍ତ୍ରବ୍ରତଙ୍କପେ ଯେ ସରସ ବୃକ୍ଷକୁର ରୋପଣ କରେନ, ତାହା ଭବିଷ୍ୟତେ  
ତୀହାକେ ଛାଇବା ପୁଣ୍ୟ ଫଳ ଦାନ କରିବେଇ ।”

ଅନାଥପିଣ୍ଡଦ କୋଶଲେ ଫିରିବାର ସମୟେ ବିହାରେ ଶ୍ଥାନ ନିର୍ବାଚନ  
କରିଯା ଦିବାର ନିମିତ୍ତ ସାରିପୁତ୍ରକେ ସଙ୍ଗେ ଲାଇୟା ଗେଲେନ ।

ବୁଦ୍ଧଦେବ ଯଥନ ରାଜଗୃହେ ଅବହାନ କରିତେଛିଲେନ, ତଥନ ତୀହାର  
ପିତା ଶୁଦ୍ଧୋଦନ ଲୋକଦାରା ପୁତ୍ରକେ ଜାନାଇଲେନ—‘ଆମି ଏକଥେ  
ବୁଦ୍ଧ, ଅଲ୍ଲଦିନମଧ୍ୟେଇ ହୟତୋ ଆମାକେ ଇହଲୋକ ତ୍ୟାଗ କରିତେ  
ହିବେ ; ମୃତ୍ୟୁର ପୂର୍ବେ ଏକବାର ତୋମାକେ ଦେଖିବାର ଜଣ୍ମ ଆମାର ଚିତ୍ତ  
ଉତ୍କର୍ଷିତ ହିଇଥାଏ । ତୋମାର ନବଧର୍ମର ବାଣୀ ସହାସ ସହାସ ଲୋକେ  
ଅବଶ କରିଯା ଉପକୃତ ହିତେଛେ ; ତୋମାର ଜନକ ଓ ସ୍ଵଜନଦିଗଙ୍କେ  
ଉହା ହିତେ ସଞ୍ଚିତ କରିତେଛ କେନ ?’

ଦୂତମୁଖେ ପିତାର ଅଭିପ୍ରାୟ ଅବଗତ ହିଇଯା ବୁଦ୍ଧ ଅବିଲମ୍ବେ କପିଳ-  
ବାସ୍ତ୍ଵ ଯାତ୍ରା କରିଲେନ । ତଥାର ନଗରେର ସମୀପବର୍ତ୍ତୀ ଏକଟି ଉତ୍ତାନେ  
ତିନି ସଶିଷ୍ୟେ ଆଶ୍ରମ ଗ୍ରହଣ କରେନ ।

ଗୃହତ୍ୟାଗେର ସାତ ବଂସର ପରେ ପିତା ପୁତ୍ରକେ ଆବାର ସଂସାରେ

## ଶୁଦ୍ଧେର ଜୀବନ ଓ ବାଣୀ

ଫିରିବାର ଜଣ୍ଡ ଅନୁରୋଧ କରିଲେନ । ତିନି ଏହି ଅନୁରୋଧ ରକ୍ଷା କରିତେ ପାରିଲେନ ନା ; ବିନୀତଭାବେ କହିଲେନ—“ଆମନାର ହଦସ ସେହେ ଅଭିଧିକ୍ଷ, ଆପନି ଆମାର ଜଣ୍ଡ ଗଭୀର ବେଦନା ଅନୁଭବ କରିଯା ଥାକେନ । ସେ ଅସୀମ ମେହ ଦ୍ୱାରା ଆପନି ଆମାକେ ହଦସେ ବାଧିଯା ରାଖିଯାଛେ, ମେହ ମେହ ସର୍ବ ମାନବେର ପ୍ରତି ପ୍ରସାରିତ କରୁନ, ତାହା ହଇଲେ ଆପନି ସେ କ୍ଷୁଦ୍ର ସିଦ୍ଧାର୍ଥକେ ହାରାଇଯାଛେ । ତାହାର ପରିବର୍ତ୍ତେ ଏକ ବୃଦ୍ଧତର ସିଦ୍ଧାର୍ଥ ଲାଭ କରିତେ ପାରିବେନ ଏବଂ ନିର୍ବାଗେର ଶାନ୍ତି ଆମନାର ଚିନ୍ତ ଅଧିକାର କରିବେ ।”

ପୁତ୍ରେର ଅମୃତମୟୀ ବାଣୀ ଶ୍ରବଣ ଶୁଦ୍ଧୋଦନେର ଚକ୍ର ଭାରାକ୍ରାନ୍ତ ହଇଲେ । ତିନି ଅଭିନବଭାବେ ବିହୁଳ ହଇଯା ବଲିଲେନ—“ତୁମି ରାଜ୍ୟ ସମ୍ପଦ ତ୍ୟାଗ କରିଯା ମହାନିକ୍ରମଗ ଦ୍ୱାରା ପରମ ମଙ୍ଗଳ ଲାଭ କରିଯାଇ । ତୁମି ନିର୍ବାଗେର ପହା ଆବିକ୍ଷାର କରିଯାଉ, ତୁମି ଏକାଗ୍ରେ ସରଜୀବେର ନିକଟେ ମୁକ୍ତିର ବାଣୀ ପ୍ରଚାର କର ।”

ଶୁଦ୍ଧୋଦନ ରାଜଧାନୀତେ ଫିରିଲେନ, ବୁନ୍ଦ ନଗରପୁରୋବନ୍ତୀ ଉତ୍ତାନେଇ ଅବସ୍ଥାନ କରିତେ ଲାଗିଲେନ ।

ପରଦିନ ପ୍ରଭାତେ ବୁନ୍ଦ ଭିକ୍ଷାପାତ୍ର ହଣ୍ଡେ ନଗରେ ବାହିର ହଇଲେନ । ପୁତ୍ର ଦ୍ୱାରେ ଦ୍ୱାରେ ଭିକ୍ଷା କରିତେଛେ, ଏହି ସଂବାଦ ଶ୍ରବଣ କରିଯା ପିତା ଶୁଦ୍ଧୋଦନ ଦ୍ରତଗତି ତୀହାର ନିକଟେ ଗମନ କରିଲେନ ଏବଂ ଅପ୍ରସନ୍ନଚିନ୍ତେ ତୀହାକେ ଜିଜ୍ଞାସା କରିଲେନ—“ବେଳେ, ତୁମି ରାଜତମୟ ହଇଯା କେଳ ଉଦରାନ୍ତେର ଜଣ୍ଡ ଗୁହେ ଗୁହେ ଭିକ୍ଷା କରିଯା ସ୍ଵର୍ଗ କ୍ଲେଶ ସ୍ଵିକାର କରିତେଛ ଏବଂ ଆମାଦିଗକେ ଲଜ୍ଜା ଦିତେଛ ? ଆମି ଅନ୍ତର ସଂସ୍ଥାନ କରିତେ ପାରିତାମ ନା ?” ବୁନ୍ଦ ଉତ୍ତର କରିଲେନ—“ଭିକ୍ଷା-କରାଇ ଆମାର କୁଳାଗତ ପ୍ରଥା ।” ଶୁଦ୍ଧୋଦନ ବିଶ୍ଵିତ ହଇଯା କହିଲେନ—“ମେ କି

ବେସ, ତୁମ ରାଜକୁଳେ ଜନ୍ମଗ୍ରହଣ କରିଯାଇଁ, ତୋମାର ବଂଶେ କେ କଥନ ଭିକ୍ଷାନ୍ତେ ଜୀବନ ଧାରଣ କରିଯାଇଛେ ?” ବୁନ୍ଦ ବଲିଲେନ—“ରାଜନ୍, ଆପନି ଓ ଆପନାର ପିତୃପିତାମହଗଣ ରାଜକୁଳେ ଜନ୍ମିଯାଇଛେ ସତ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ଆମି ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ବୁନ୍ଦରେ ବଂଶେଇ ଜନ୍ମିଲାଭ କରିଯାଇଁ, ତୋତାରା ସକଳେଇ ଭିକ୍ଷାନ୍ତେ ଜୀବନ ରକ୍ଷା କରିତେନ ।” ଶୁଦ୍ଧିଦନ ନିର୍ବାକ୍ ହିଂସା ରହିଲେନ । ବୁନ୍ଦ ବଲିତେ ଲାଗିଲେନ—“ରାଜନ୍, ପୁତ୍ର ଯଦି କୋନ ଅମ୍ବଳ୍ୟ ରତ୍ନ ଲାଭ କରେ, ମେ ସ୍ଵଭାବତଃଇ ମେଇ ଦୁର୍ଲଭ ରତ୍ନ ପିତାର ଚରଣେ ଅର୍ପଣ କରିତେ ଅଭିଲାଷୀ ହିଂସା ଥାକେ । ଆମି ବହୁ ସାଧନାର ଫୁଲେ ଯେ ମୁହଁର୍ଭାତ ଧର୍ମଧନ ଲାଭ କରିଯାଇଁ, ମେଇ ରତ୍ନଭାଣ୍ଡାର ଆଜ ଆପନାର ସମୀକ୍ଷାପାତ୍ର ଉଦୟାଟିତ କରିବାର ଅଭୂମତି ପ୍ରାର୍ଥନା କରିତେଛି, ଆପନି ଅହୁଗ୍ରହପୂର୍ବକ ମେଇ ରତ୍ନ ଗ୍ରହଣ କରନ ।”

ବୁନ୍ଦ ତୋତାର ଅନ୍ତରେର ଅନ୍ତରତମ ପ୍ରଦେଶେ ଉପଲକ୍ଷ ସତ୍ୟ ପିତୃ-ସମ୍ପଦାନେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଲେନ । ଶୁଦ୍ଧିଦନ ନବଧର୍ମେ ଭାବୁରାଗୀ ହିଂସାରେ ବୁନ୍ଦକେ ଲାଗିଲେନ । ତଥାଯା ପୁରୁଷାଦ୍ଧାରା ସକଳେ ମିଳିତ ହିଂସା ବୁନ୍ଦକେ ଅଭିବାଦନ କରିଲେନ ।

ଏହି ସମ୍ବଲନେ ତୋତାର ସହଧର୍ମୀ ଗୋପା ଉପାହିତ ଛିଲେନ ନା । ତିନି ପ୍ରେସ୍ କରିଯା ଜାନିତେ ପାରିଲେନ ସେ, ଗୋପା ସ୍ଵର୍ଗ ଅଗ୍ରଗାମିନୀ ହିଂସା ତୋତାର ସହିତ ଦେଖ କରିତେ ଅସ୍ତ୍ରୀକୃତା ହିଂସାଇଛେ । ବୁନ୍ଦ ଏଟି ସଂବାଦ ଶୁନିବାମାତ୍ର ତୋତାର କଙ୍କେ ଗମନ କରିଲେନ । ମୁଦୀର୍ ବିଚ୍ଛେଦେର ପର ପ୍ରଥମ ସାକ୍ଷାତକାରେ ଗୋପା ତୋତାର ହନ୍ଦରେର ଗଭୀର ଶୋକ ସଂବରଣ କରିତେ ପାରିଲେନ ନା । ତିନି ତୋତାର ଆରାଧ୍ୟତମ ଦେବତାର ଚରଣେ ଲୁଟାଇଯା ପଡ଼ିଯା ଅଞ୍ଚ ବିସର୍ଜନ କରିଲେନ । ଅନ୍ତର ଶୋକାବେଗ ପ୍ରଶମିତ କରିଲେ ତିନି ଏକପାର୍ଶେ ଶ୍ରଦ୍ଧାବନତ-ମନ୍ତ୍ରକେ ବସିଯା

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

রহিলেন। স্বামীর অধীক্ষণ-নিঃস্ত মধুর ধর্মোপদেশে গোপা তাহার অন্তর্ভুত হৃদয়পাত্র পূর্ণ করিয়া লইলেন। গভীর সাম্ভূতি লাভ করিয়া তিনি তাহার স্বামীর ধর্মের আশ্রয় গ্রহণ করিলেন।

কপিলবাস্ত নগরের বহসংখ্যক ব্যক্তি এই সময়ে বুদ্ধের ধর্ম-গ্রহণ করিয়াছিলেন। ইহাদের মধ্যে বুদ্ধের বিমাতা প্রজ্ঞাবতী গোতমীর পুত্র নন্দ, তাহার পিতৃব্যপুত্র দেবদত্ত, ক্ষৌরকার উপালি, দার্শনিক অহুরুক্ষ এবং উপস্থায়ক আনন্দ ইতিহাসে সমধিক প্রসিদ্ধ।

“মনের মাহুষ” বলিলে যাহা বুঝাই, আনন্দ বুদ্ধদেবের ঠিক তাহাই ছিলেন। আনন্দ যেমন সহজ অন্তরঙ্গতার সহিত বুদ্ধের উপদেশ গ্রহণ করিতে পারিতেন, আর কেহ তেমন পারিতেন না। তাহার মন, শ্রদ্ধা ও বিনয়ে অবনত ছিল। তিনি বুদ্ধের জীবনের শেষমূহূর্ত-পর্যন্ত নিরস্তর ছায়ার গ্রায় অঙ্গুগমন করিয়া মনে-প্রাণে তাহার সেবা করিয়াছিলেন।

কপিলবাস্ত নগরে বুদ্ধ একদিন গ্রামাদের অনুরবতী কোনো একস্থানে ভোজনে বসিরাছিলেন; গোপা তাহার কক্ষের বাতাইন হইতে বুদ্ধকে দেখিতে পাইয়া সপ্তমবর্ষীর পুত্র রাহুলকে রাজবেশ বিভূষিত করিলেন এবং তাহাকে কহিলেন ‘বৎস, ঐ যে সৌম্য-মৃত্তি সাধু আহার করিতেছেন, তিনিই তোমার পিতা, ঐ সাধু চারিটি রঞ্জের খনি আবিষ্কার করিয়াছেন, তুমি তাহার নিকটে গমন করিয়া পিতৃধন অধিকার কর।’

মাতার নিদেশাঙ্কসারে রাহুল বুদ্ধের নিকট গমন করিয়া পিতৃ-সম্পত্তি-প্রাপ্তির প্রার্থনা জানাইল। বুদ্ধ বলিলেন—“পুত্র, পার্থিব ধন রঞ্জ আমার কিছুই নাই, তুমি যদি ধর্মধন-সাজের অন্ত

## নবধর্ষের প্রচার ও ব্যাপ্তি

উৎসুক হইয়া থাক, আমি তোমাকে সেই ধন প্রদান করিতেগাজি।”  
 রাইল সেই ধনই প্রার্থনা করিল; রাইল শৈশবেই রাজ্যসম্পদ  
 ত্যাগ করিয়া গৃহহীন হইয়া পিতার অনুগামী হইল। প্রাণাবিক  
 পৌত্রের ভিক্ষুণ্ঠত গ্রহণ করিবার সংবাদ শ্রবণ করিয়া শুকোদন  
 শোকে অবীর হইলেন। তিনি বুদ্ধের নিকট গবন করিয়া তাঁহার  
 মনোবেদনা জানাইলেন। বৃক্ষ শুকোদন একে একে তাঁহার পুত্র  
 সিদ্ধার্থ ও নল, ভ্রাতুষ্পুত্র দেবদত্ত এবং পৌত্র রাইল প্রভৃতি প্রিয়তা-  
 দিগকে হারাইয়া এবন বিদ্বন্হ হইয়া পড়িয়াছেন যে, তাঁহার কাতরতা  
 দর্শন করিয়া বুদ্ধের হনুমও বিগমিত হইল। তিনি পিতাকে  
 বলিলেন—“এখন হইতে আমি কদাচ কোনো অগ্রাণযন্ত্র  
 শিখকে অসক, জননী কিংবা অভিভাবকের অনুমতি ব্যতীত দীক্ষাদান  
 করিব না।”

ইভিন্দুর্ধে কথিত হইয়াছে যে কোশলজ্যানী পিণ্ড ধনী অনাধি-  
 পিণ্ডন শ্রা঵ণীগরে একটি ধিহার নির্মাণ করিয়া বিবার অভিন্নাধ  
 করিয়া সারীপুত্রকে সঙ্গে লইয়া রাজগ্রহ হইতে কোশলে দাঢ়া  
 করেন। তিনি শ্রা঵ণীগরে উপস্থিত হইয়া বিহারের উপরোক্তি  
 ছাননির্ক্ষারণের নিশ্চিত নগরের উপকণ্ঠে দূরিতে লাগিলেন।  
 বিবিধ বৃক্ষ ও স্রোতবিনীশোভিত একখানি রমণীয় উঘান  
 তাঁহার দৃষ্টি আকর্ষণ করিল। কোশলরাজকুমার জ্ঞেত এই  
 উঘানের অধিকারী। অনাধিপিণ্ড মনে মনে সকল করিলেন—  
 “এইখানেই সাধুদের নিবাসভূমি বিহার প্রতিষ্ঠিত করিতে হইবে।”  
 তিনি রাজকুমারের নিকট অর্থবিনিময়ে উঘানখানি পাইবার প্রার্থনা  
 করিলেন। জ্ঞেত অসম্মতি প্রকাশ করিলেন; কিন্তু সাধুণি

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

অনাথপিণ্ডি কিছুতেই নিরস্ত হইলেন না, তিনি উচ্চানধাৰি  
পাইবার নিমিত্ত ক্রমাগত আক্ষরিক আণহ প্রকাশ কৰিতে  
লাগিলেন। রাজপুত্র জেত স্বৰ্যেগ পাইয়া, একটা অসম্ভব মূল্য  
চাহিয়া থাকিবেন। প্রচলিত আখ্যানে বর্ণিত হইয়াছে যে তিনি  
কহিয়াছিলেন—“যদি উচ্চান স্বর্বর্ণমূল্যীর দ্বারা আবৃত কৰিতে পারেন  
তাহা হইলেই আপনি সেই মূল্যদ্বারা উচ্চান পাইতে পারিবেন,  
অত্থাৎ আমি আপনাকে কিছুতেই উচ্চান দিব না।”

অনাথপিণ্ডি রাজকুমারের এই প্রকার অসম্ভব আদেশ শুনিয়াও  
পশ্চাংপদ হইলেন না। তাহার আদেশে ভাঙারের দ্বারা উচ্চুক্ত  
হইল; পিতৃপিতামহের এবং তাহার আপনার আজন্মের সঞ্চিত অর্থ-  
বাণি শকটে বোঝাই কৰিয়া উচ্চানে আনীত হইতে লাগিল; স্বর্ণ-  
স্তরণে উচ্চানের অর্দ্ধাংশ মণিত হইয়া ঝল্মলু কৰিতে লাগিল। এই  
সংবাদ শ্রবণ কৰিয়া রাজকুমারের বিস্ময়ের সীমা রহিল না। তিনি  
উর্জিখাসে উচ্চানে উপস্থিত হইয়া মুদ্রা ছড়াইতে বারণ কৰিলেন।  
অনাথপিণ্ডির ত্যাগের মহান् দৃষ্টান্ত তাহার চিত্তে শুভবৃক্ষ জাগরিত  
কৰিল। তিনি কহিলেন—“এই উচ্চান আপনারই হইল কিন্তু  
চতুর্দিকের আত্ম ও চন্দন তরুরাজি আমারই রহিল, আমি এই  
সমুদ্বায় বুদ্ধের চরণে অর্পণ কৰিয়া কৃতার্থ হইতে চাহি।”

অতঃপর অনাথপিণ্ডি প্রভৃত অর্থব্যয়ে বিহার নির্মাণ কৰিলেন।  
রাজকুমার জেত ও প্রাপ্ত অর্থ স্বয়ঃ গ্রহণ না কৰিয়া উক্ত অর্থে  
বিহারের চতুর্দিকে চারিটি মনোহর অষ্টতল প্রাসাদ প্রস্তুত  
কৰিলেন।

বৌদ্ধসভাকে এই বিহার উৎসর্গ কৰিবার নিমিত্ত অনাথপিণ্ডি

বুদ্ধকে শ্রাবণীনগরে আহ্বান করেন। তিনি পদ্মত্বে রাজগৃহ হইতে শ্রাবণীনগরে আগমন করিয়া ছিলেন। নগরের সমস্ত নরনারী বিরাট শোভাযাত্রা করিয়া অগ্রগামী হইয়া মহাপুরুষকে অভ্যর্থনা করিল। অগমন পুল্পে আচ্ছাদিত এবং ধূপ, ধূনা প্রভৃতি গন্ধজ্ঞের স্থগন্ধে আমোদিত বিহারমধ্যে বুদ্ধ প্রবেশ করিলেন। অনাথপিণ্ড পৃথিবীর সাধুদিগের বাসের নিমিত্ত বিহারাটি ষথারীতি বুদ্ধের চরণে অর্পণ করিলেন। বুদ্ধ দান গ্রহণ করিয়া স্থাকর্ষে কহিলেন—“সমস্ত অমঙ্গল দূর হউক, এই মহৎ দান ধর্মরাজ—প্রতিষ্ঠার আহুকুল্য করুক ও এই দান সমস্ত মানবের ও দাতার কল্যাণের আকর হউক।”

## অষ্টম অধ্যায়।

—\*—

### অস্তিম জীবন

বার্দ্ধক্যের আক্রমণে মহাপুরুষ বুদ্ধদেবের দেহ এখন অবস্থা হইয়া আসিতেছে। এতদিন তিনি বঙ্গ, মগধ, কলিঙ্গ, উৎকল, বারাণসী, কোশল প্রভৃতি নানা রাজ্যে তাঁহার সন্ধর্ষ প্রচার করিয়াছেন; আর্য্য ও অনার্য্য উভয় সম্প্রদায়ই তাঁহার প্রেষ্ঠধর্ষ গ্রহণ করিয়াছে।

একদা শরৎকালে তিনি গৃহকূট পর্বতে অবস্থান করিতে-

ছিলেন ; এই সময়ে বিশ্বসারস্ত অজ্ঞাতশক্ত বৃজিদিগকে বিনাশ করিবার জন্য বুদ্ধের আয়োজনে প্রয়ত্ন হইলেন । মহাপুরুষ বুদ্ধের আগমনসংবাদ শ্রবণ করিয়া তিনি তাহার মন্ত্রী বর্ষকারকে কহিলেন, “মন্ত্রিনু, তুমি জান আমি বৃজিদের উচ্ছেদসাধনের জন্য তুমুন্মযুদ্ধের আয়োজন করিতেছি, মহাভ্রা বুদ্ধদেব অদূরবর্তী গৃধ্রকূট শৈলে অবস্থান করিতেছেন, তুমি আমার নাম করিয়া তাহার কুশল সংবাদ জিজ্ঞাসা করিয়া তাহাকে আমার অভিগ্রায় জ্ঞাপন করিও, তিনি তাহার উত্তরে বাহা বলিলেন, তুমি তাহার সেই উক্তি শ্রবণ করিয়া আসিয়া ঘাথাবথ আমার নিকটে আহ্বত্তি করিবে ; মহাপুরুষের বাক্য কদাচ ব্যর্থ হইতে পারে না ।”

মন্ত্রী বুদ্ধের সন্তোষে গমন করিয়া রাজাৰ বক্তব্য জানাইলেন ।  
বুদ্ধ তাহার উপস্থানক আনন্দকে সম্মোধন করিয়া কহিলেন—  
“আনন্দ, তুমি কি শোন নাই যে, বৃজিৱা পুনঃপুনঃ সাধারণ সভায় সম্মিলিত হইয়া থাকে ?”

আনন্দ উত্তর করিলেন—“হ্যা, গ্রস্ত শুনিয়াছি ।”

বুদ্ধদেব আবার বলিলেন—“দেখ আনন্দ, এইরূপে ঐক্যবন্ধন স্বীকার করিয়া যতকাল বৃজিৱা বারংবার সাধারণ সভায় নিলিত হইতে পারিবে, ততদিন তাহাদের পতন নাই, তাহাদের উত্থান অবশ্যক্ত নাই । যতকাল তাহারা বয়োজ্জ্বর্তদের শ্রক্তা করিবে, নারীদের সম্মান করিবে, তত্ক্ষণে ধর্মার্হণ করিবে, মাধুদিগের সেবায় ও ব্রহ্মায় উৎসাহী থাকিবে, ততদিন তাহাদের পতন নাই, ততদিন ক্রমশঃ তাহারা উন্নতি লাভ করিবে ।” বুদ্ধ তুখন মন্ত্রীকে সম্মোধন করিয়া জানাইলেন—“আমি যখন বৈশালীতে ছিলাম তখন আমি

স্বয়ং বজ্জিদিগকে ঐ সকল সামাজিক মঙ্গলকর নিয়ম শিক্ষা দিয়াছি ;  
যতকাল তাহারা সেই উপদেশ প্ররূপ রাখিয়া মঙ্গলপথে বিচরণ  
করিবে ততদিন তাহাদের অভ্যুত্থান স্থনিষ্ঠিত ।”

মন্ত্রী চলিয়া যাইবার পরে রাজগৃহের ভিক্ষুগণ বুদ্ধের সম্মুখে  
উপস্থিত হইলেন । তিনি তাহাদিগকে সম্মোধন করিয়া বলিলেন—  
হে ভিক্ষুগণ ! আমি আজ তোমাদিগের মিকট সঙ্গের মঙ্গলবিধি  
ব্যাখ্যা করিব । তোমরা প্রণিধান কর—“বতদিন তোমরা  
উপস্থানশালায় এক হইয়া মিলিতে পারিবে, সকলে সমবেতভাবে  
অভ্যুত্থানের চেষ্টা করিবে, সংবের সমস্ত কার্য সম্বিলিত হইয়া সম্পন্ন  
করিবে, অভিজ্ঞাত কুশলঙ্গি প্রতিগালনে সহৃচিত হইবে না,  
অপরাজিত নববিধিগ্রহণে ইত্ততঃ করিবে, যতদিন তোমরা  
প্রবীণদিগকে শ্রদ্ধাভক্তি ও সেবা করিবে এবং তাহাদের আদেশ  
বিনীতভাবে মানিয়া চলিবে, যতদিন তোমরা কামলালসার অধীন  
না হইবে, যতদিন তোমরা ধর্মসাধনায় আনন্দিত হইবে, যতদিন  
তোমাদের সন্নিধানে সাধুসমাগম হইবে, যতদিন অলসতা ও অহুচ্যম  
পরিহার করিয়া তোমরা মনকে সত্যামুসক্ষানে নিযুক্ত রাখিবে  
ততদিন তোমাদের প্রতনের কোন আশঙ্কা থাকিবে না । অতএব  
হে ভিক্ষুগণ, তোমরা মন বিশ্বাসে ও বিময়ে ভূষিত কর, তোমরা  
পাগচরণে ভীত হও, জ্ঞানলাভের নিমিত্ত তোমাদের মন জাগরিত  
হউক ! তোমাদের উৎসাহ অবিচলিত ও চিন্ত অনলস হউক !  
তোমাদের বোধিলাভ হউক !”

গৃহ্যকৃত ত্যাগ করিয়ার পরে বুদ্ধ নানা স্থানে ভ্রমণ করিয়া  
কিছুদিন মালদ্বায় বাস করেন । সেখান হইতে তিনি পাটলি

(পাটলিপুত্র) গ্রামে আগমন করেন। শিঙ্গদের অস্ত্রোধে তিনি এখানকার বিশ্বামিশ্রায় কিছুকালের অন্ত অবস্থান করেন। বুজ্জের উপদেশ শুনিবার জন্ত একদিন সেখানকার উপাসকগণ সমবেত হইলেন। তিনি তাহাদিকে স্নেহকর্ত্ত্বে কহিলেন—“প্রিয় শিঙ্গগণ, সাধুপথ হইতে অষ্ট হইয়া অমঙ্গলকারীরা পঞ্চবিধি পরাভব প্রাপ্ত হইয়া থাকে :—প্রথমতঃ, দুষ্কৃতকারীকে কেহ বিশ্বাস করে না এবং সে নির্বার্য হইয়া পড়ে বলিয়া দারিদ্র্য আসিয়া চারিদিক হইতে তাহাকে আক্রমণ করে। বিতীয়তঃ, তাহার অপব্যশ অচিরে বহুবৃ ব্যাপ্ত হইয়া পড়ে। তৃতীয়তঃ, সমাজে তাহার কোনো স্থান নাই, যে কোনো সমাজেই তাহাকে চোরের শাস্তি গোপনে ভিড়ের মাঝখানে লুকাইয়া চলিতে হয়। চতুর্থতঃ, মৃত্যুতেও তাহার শাস্তি নাই, অজ্ঞাত বিভীষিকা ও উদ্বেগ লইয়া তাহাকে মরিতে হয়। পঞ্চমতঃ, মৃত্যুর পরে তাহার মন কিছুতেই শাস্তিলাভ করিতে পারে না ; দুষ্কৃতজ্ঞিত দুঃখ ও ধাতনা তখন তাহার মনের অমুসরণ করিতে থাকে।”

“হে গৃহিগণ, সাধুপথে বিহরণকারী ব্যক্তিরাও জীবনে পঞ্চবিধি অস্ত্রগাত্ত করিয়া থাকেন। প্রথমতঃ, লোকে তাহাদিগকে বিশ্বাস করে বলিয়া তাহারা সাধু চেষ্টা দ্বারা। খন্দি লাভ করিয়া থাকেন। বিতীয়তঃ, তাহাদের স্বয়শ দ্রুদূরান্ত ছড়াইয়া পড়ে। তৃতীয়তঃ, সমাজ তাহাদিগকে আদরে ব্যথাস্থানে আসন প্রদান করে ; তাহারা নিজদের প্রতি আহাশীল বলিয়া অসংকোচে সকলের সঙ্গুরে সমাজের মধ্যে বিহরণ করেন। চতুর্থতঃ, মৃত্যুসময়ে তাহারা অকুষ্ঠিত চিত্তে মৃত্যুকে প্রাণ করিয়া থাকেন। পঞ্চমতঃ, তাহাদের

দেহহীন মন শাস্তির ঘথ্যে প্রতিষ্ঠা লাভ করে, কারণ তাহারা  
আপনাদের স্বকর্মের ফলে কল্যাণ ও আনন্দই প্রাপ্ত হইয়া  
গাঁকেন।”

পাটলিগ্রাম হইতে বুদ্ধ কোটিগ্রামে গমন করেন এবং পথিমধ্যে  
অপর একটি স্থানে বিশ্বাম করিয়া বৈশালীতে উপস্থিত হন।  
এখানে আত্মপালী নামক অনেক বারাঙ্গনার কাননে তিনি সশিষ্ঠ  
আশ্রম গ্রহণ করিয়াছিলেন। আত্মপালী প্রসন্নমনে মহাপুরুষ বুদ্ধের  
সমীপে গমন করিয়া পরদিন তাহাকে আপন ভবনে আহারের  
নিয়ন্ত্রণ করিলেন। সাধারণের চক্ষে আত্মপালী পতিতা নারী  
বলিয়া স্থগিত হইলেও মহাপুরুষের উদার হৃদয় তাহাকে স্থপা করিল  
না, তিনি তাহার নিয়ন্ত্রণ গ্রহণ করিয়া লইলেন। লিঙ্ঘবিবংশীয়  
যাজ্ঞারা বুজের আগমনসংবাদ পাইয়া আড়ম্বরসহকারে তাহার  
সন্ধিত দেখা করিতে আসিলেন। তাহারাও পরদিন বুদ্ধকে রাজত্বনে  
আহারার্থ নিয়ন্ত্রণ করিলেন, বুদ্ধ তাহাদিগকে জানাইলেন যে, তিনি  
ইহার পূর্বেই আত্মপালীর নিয়ন্ত্রণ গ্রহণ করিয়াছেন। রাজন্তুগণ  
এই সংবাদে সন্তুষ্ট হইলেন না, তাহাদের আহ্বান অঙ্গীকার করিয়া  
বুদ্ধ পতিতা নারীর গৃহে আহার করিতে যাইবেন, শুনিয়া তাহারা  
বিষয় হইলেন। পরদিন বধাসময়ে বুদ্ধ সশিষ্ঠ আত্মপালীর অন্ত  
অকুণ্ঠিতচিত্তে গ্রহণ করিলেন। তাহার মুক্তির বাণী পতিতা  
নারীর প্রস্তুত বোধি জাগরিত করিল। আত্মপালীর জীবনের গতি  
কল্যাণের দিকে প্রধাবিত হইল। তাহার উদ্ধান-ভবন ভিক্ষু ও  
সাধুদের বাসের জন্ম দান করিয়া সে আপনাকে কৃতার্থ মনে করিল।  
বুদ্ধ এখন অস্তি বর্ষে পাদপূর্ণ করিয়াছেন; বার্দ্ধক্য তাহার

বিপুল বিনিষ্ঠ দেহ ভাসিয়া দিয়াছে, মৃত্যুর পূর্বলক্ষণসমূহ তাঁহার দেহে  
প্রকাশ পাইল। অবীণ শিশুদের অনেকেই এখন জীবনমৃত্যুর সন্ধিস্থলে  
উপস্থিত। এই বৎসর তাঁহার অসুস্থ প্রধান শিষ্য সারীপুত্র ও  
মৌদ্গল্যায়ন মৃত্যুসুখে পর্তিত হইলেন। ইহাদের মৃত্যুতে সংঘ  
বলশীন হইয়া পড়িল। সংঘের প্রাচীন নবীন সকল ভিক্ষু নবীন উঞ্চমে  
আপনাদের সাধনার বারা সংঘকে বলশালী করিবার নিনিত বন্ধ-  
পরিকর হইলেন। এটি বৎসর বুদ্ধ এবং বার সাংঘাতিক বোগে আজ্ঞাস্ত  
হইলেন। বিস্তৃ শব্দ্যশাস্ত্রী হইয়াও অনলক্ষ্মুলভ মানসিক বল ছারা  
তিনি রোগমন্ত্রণা অতিত্র বরিয়া অচিহ্নিত থাবিলেন। এই  
সময়ে তিনি বৈশালীর এক বিহারে বাস বাসিতেছিলেন।  
আরোগ্যলাভের পরে আনন্দ এব দিন তাঁহাকে নির্জনে বহিলেন—  
“ত্যাধি সংপন্নার দেহের অপূর্ববাস্তি হৃষি বহিয়াছে, আপনার  
সেই বোগের বধা মনে পড়লে আমি এখনও চারিদিকে অস্ফীর  
দেখিয়া থাকি। তবে আমার মনে এই দৃঢ় ধারণা রহিয়াছে যে,  
সংঘরক্ষার উপায় না বরিয়া কদাচ আপনি মানববীলা সংবরণ  
করিবেন না।”

বুঝ বহিলেন—“আনন্দ! সংঘ আমার কাছে আর কি  
অত্যুশা করিয়া থাকেন? আমি অকপটভাবে সবলের কাছে  
আমার উপজক্ষ সত্য ব্যাখ্যা করিয়াছি, কোনো কথাই ত  
গোপন করি নাই। আমি কখনো একথা মনে করি না যে আমি  
এই সংঘের চালক অথবা এই সংঘ আমার অধীন। যদি কেহ এমন  
কথা মনে করেন, তিনি নেতার আসনগ্রহণ করিয়া সংঘকে দৃঢ়করণে  
বাধিবাব নিয়মপ্রণালী প্রণয়ন করুন। সংঘরক্ষার জন্য আমি

কোনো বাধা নিয়মপ্রণালী রাখিয়া যাইতে ইচ্ছা করি না। আনন্দ, আগি অঙ্গীতিবৎসরের বৃক্ষ, যাত্রার শেষ অবস্থায় উপস্থিত হইয়াছি; আমার শরীর এখন ভগ্ন শকটের তুলা হইয়াছে, জোড়াতাড়া দিয়া বিশেষ সতর্কতার্ব সহিত ইহাকে চালাইতে হইতেছে। আমার মন যথন বাহুবিষয় হইতে প্রত্যাবৃত্ত হইয়া গভীর ধামের মধ্যে অবস্থান করে কেবলমাত্র তথনই আমার শরীর সুস্থ থাকে।”

“আনন্দ, আপনারাই আপনাদের নির্ভরশূল হও, অন্ত কাহারও সাধায়ের প্রত্যাশা করিও না।” আপনারাই আপনাদের প্রদীপ হও। ধৰ্মই প্রদীপ, সেই প্রদীপ দৃঢ়ভূতে ধারণ কর, সত্যকে সহায় করিয়া নির্বাণের সজ্ঞানে এগৃহত হও।”

“আনন্দ, আমি আনন্দের এলী ও নির্ভরশূল হওয়া অস্তুর বলিয়া মনে করিও না। সংঘের তিক্ষুগণ যদি ধৰ্মাধনা দ্বারা আপনাদের অস্তরের নির্মাণেশে বাস করিতে পারেন, তাহা হইলেই তাঁহার ‘দৈশিক’ বেশ, প্রাহ্বতির তাড়ন। এবং তৃষ্ণাসন্তুত সর্ববিধ দুঃখ অতিক্রম করিতে পারিবেন।”

“আনন্দ, আমার মৃত্যু ঘটিলে সংঘের অনিষ্ট হইবে কেন? যাহাদের চিন্ত বোধিলাভের জন্য কৌতুহলী, যাহারা বাহিরের কোনো-প্রকার সহায়তার প্রত্যাশা না করিয়া অবিচলিত অধ্যবসায়ের সহিত সত্যসাধনা দ্বারা নির্বাণলাভের চেষ্টা করিবেন, তাঁহারা নিঃসন্দেহ চরম শ্রেষ্ঠ লাভ করিবেন।”

বুদ্ধদেবের পরিনির্বাণলাভের দিন সংগীপবর্তী হইয়া আসিল। মৃত্যুকে আলিঙ্গন করিবার জন্য তিনি প্রস্তুত হইয়া আছেন। একদিন তিনি প্রসঙ্গক্রমে আনন্দকে কহিলেন--“আনন্দ! আমার

## কুকুর জীবন ও বাণী

পরিনির্বাগলাতের শুভদিন অনুরবণ্টী !” এই সংবাদ শুনিয়া খোকে  
আনন্দের বুক ভাঙিয়া গেল, তাহার চক্ষু অলে ভরিয়া উঠিল।  
তাহাকে শোকসূক্ষ্ম দেখিয়া বুক দৃঢ়কষ্টে কহিলেন—“আনন্দ, তুম  
কি বিশ্বাস হারাইয়া ফেলিয়াছ ? আমি কি বারংবার বলি নাই বে,  
লোকের প্রিয়বস্তুর সহিত বিছেদ ঘটিবেই ? যে অস্ত্রাণ  
করিবে তাহারই মৃত্যু ঘটিবে ইহাই জগতের নিয়ম ; স্মৃতরাঃ  
আমার পক্ষে চিরকাল বাঁচিয়া থাকা কেমন করিয়া সন্তুষ্পন  
হইবে ?”

অতঃপর বুকের আদেশে আনন্দ বৈশালীর সঞ্চিকটবণ্টী ভিক্ষু-  
দিগকে তথাকার বিহারে সমবেত হইবার নিমিত্ত আহ্বান  
করিলেন। সমবেত ভিক্ষুদিগকে সম্মোধন করিয়া বুক বলিতে  
লাগিলেন—“ভিক্ষুগণ ! আমি তোমাদের নিকটে যে ধর্ম প্রচার  
করিয়াছি তোমরা তাহা সম্যক আয়ত্ত করিয়া সেই সত্যেরই সাধনা  
কর, মনন কর। যাহাতে এই সম্মুখ অনন্তকালস্থায়ী হইতে পারে  
সেই জন্য সর্বত্র ইহার প্রচার কর। সমগ্র মানবজাতির স্বৰূপের ও  
কল্যাণকর এই ধর্ম যাহাতে অনন্তকাল বিস্তুরণ থাকে সেই  
উদ্দেশ্যে জীবের প্রতি অপ্রমেয় শ্রীতিপোষণ করিয়া তোমরা এই  
ধর্ম প্রচার করিতে থাক ।”

“গ্রহকে শুভাশুভের কারণ বলিয়া জানা, ফলিত জ্যোতির্বে  
আস্তা এবং নানা চিহ্নাদি দেখিয়া ভবিষ্যতের শুভাশুভ কথন প্রকৃতি  
নিষিদ্ধ বলিয়া জানিও ।”

“যে বাস্তু মনকে বাধিবার সংযমরশ্মি একেবারে খুলিয়া দেবে,  
যে কোন দিনও নির্বাগলাভ করিতে পারে না । তোমরা সংবৰ্ষ

হইবে, মনকে ভোগবিলাসের উভেজনা হইতে দূরে রাখিবে এবং  
মনকে প্রশান্ত করিবার জন্য চেষ্টিত হইবে।”

“তোমরা পরিমিত পানাহার করিবে এবং সংবত্ত্বাবে দেহের  
যাবতীয় প্রয়োজন মিটাইবে। প্রজাপতি যেমন পুশ হইতে  
প্রয়োজনাত্মকী মধুটুকুমাত্র গ্রহণ করে, ফুলের সুগন্ধ, শোভা ও  
চলগুলি বিনষ্ট করে না, তোমরাও তেমনি অন্যকে পীড়িত ও  
বিনষ্ট না করিয়া আপনাদের জীবনযাত্রা নির্বাহ করিবে।”

“হে ভিক্ষুগণ ! চারিটি আর্যসত্য এতদিন আমরা বুঝি নাই  
এবং প্রাণপথে সাধন করিতে পারি নাই বলিয়াই জন্মজন্মান্তর  
অন্ত্যপথে বিচরণ করিবাছি।”

“আমি তোমাদিগকে যে ধ্যান ও সাধনা শিক্ষা দিয়াছি তোমরা  
সেই ধ্যান অভ্যাস কর। পাপের বিরুদ্ধে নিরন্তর সংগ্রাম করিতে  
থাক। সাধুপথে বিহরণ কর এবং শীলবান् হও। তোমাদের  
অন্তচক্র প্রকৃটিত হউক। জ্ঞানের প্রভাবে তোমাদের হৃদয়ে  
আলোকিত হইলেই তোমরা আষ্টাঙ্গিক পথ অবলম্বন করিয়া  
নির্বাণলাভ করিতে পারিবে।”

“আমার পরিনির্বাণ লাভের দিন আসল্ল। আমি তোমাদিগকে  
মৃত্যুর সহিত বলিতেছি, সংযোগোৎপন্ন পদার্থমাত্রেরই দ্বয় হইবে।  
যাহা অবিনিষ্ঠ তাহারই সম্মান কর। অধ্যবসায় অবলম্বন করিয়া  
নির্বাণপদ লাভ কর।”

আসন্নমৃত্যুর শাস্তি ও গান্ধীর্য ধর্ম বৃক্ষের মন আচ্ছন্ন করিয়া-  
ছিল, সেই শুভমূহূর্তে তিনি তাহার ধৰ্ম সংক্ষেপে শিখদের কাছে  
ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন বলিয়া বৈশালীর উপস্থানশালার প্রদত্ত তাঁহার

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

এই অস্তিম উপদেশটির একটি স্বতন্ত্র বিশেষত্ব আছে। দুর্ভাগ্য-ক্রমে তাঁহার এই উপদেশটির একাংশমাত্র পাঁওয়া গিয়াছে এবং তাহাই মহাপরিনির্বাগ-সৃত্রে বর্ণিত হইয়াছে। এই উপদেশমধ্যে তিনি সাধকের অন্ত চারিটি ধ্যান, চারিটি ধর্মপ্রচেষ্টা, চারিটি শুদ্ধি-পাদ, পঞ্চনৈতিক বল, সপ্তবোধ্যঙ্গ ও আষ্টাদ্বিকমার্গ নির্দেশ করিয়া গিয়াছেন।

বৈশালী হইতে বুদ্ধ সশিষ্যে কুশীনগরের অভিস্থুতে যাত্রা করেন। পথিগদ্যে তিনি স্তুগ্রাম, আম্রগ্রাম, জমুগ্রাম ও ভোগনগর প্রভৃতি স্থানে অবস্থান করিয়াছিলেন। মহাপ্রয়াণের পূর্বে তিনি তাঁহার উদার ধর্মসম্মত শিষ্যদের মনে দৃঢ়ক্রপে অক্ষিত করিয়া দিবার চেষ্টা করেন। বিচারবৃদ্ধি ত্যাগ করিয়া কেহ কদাপি তাঁহার বাণী স্মীকার করে ইহা তিনি ইচ্ছা করিতেন না। তাঁহার মহাপ্রস্থানের পরে কেহ কেহ আপন আপন বাণী তাঁহার নামে চালাইবার চেষ্টা করিতে পারেন, এই আশঙ্কায় শিষ্যদিগকে তিনি বলিলেন—“যদি কেহ বলেন, আমি স্বয়ং বুদ্ধের মুখে এই বাণী শুনিয়াছি; ইহাই সত্য, ইংই বিধি, ইহাই তাঁহার প্রদত্ত শিখা ; তোমরা কখনো এইরূপ উক্তির নিদা বা প্রশংসা করিও না। ঐ উক্তির প্রত্যেক বাক্য প্রত্যেক শব্দ অভিনিবেশ সহকারে শুনিবে ; উহার তাৎপর্য সম্যক্ত বুঝিবার চেষ্টা করিবে। ধর্ম এবং বিনয়ের নিয়মের সহিত মিলাইয়া লইতে চেষ্টা করিবে। যদি তুলনা করিয়া দেখিতে পাও যে, ঐ উক্তির সহিত ধর্মশাস্ত্রের ও সংঘের নিয়মাবলীর কিছুতেই সামঞ্জস্য বিধান করা যায় না, তাহা হইলে বুঝিবে, ঐ উক্তি আমার নহে, কিংবা ঐ ব্যক্তি আমার বাণীর প্রকৃত তাৎপর্য হস্তান্তর করিতে পারেন নাই।”

বুক্তি শিষ্যদিগকে আরো বিশদভাবে বলিলেন—“ভিক্ষুগণ !  
কোনো ব্যক্তি একপও বলিতে পারেন যে, আমি বুদ্ধের এই বাণীটি  
একদল ভিক্ষুর মুখে কিংবা কোন স্থানের স্থবরদের মুখে অথবা  
কোনো এক বিবান ভিক্ষুর মুখে স্বয়ং শুনিয়াছি, তোমরা বাণীটির  
প্রত্যেক বাক্য, প্রত্যেক শব্দ, মনোনিবেশপূর্বক শব্দণ করিবে ;  
ঐ বাণী ধর্মের ও বিনয়ের নিয়মের সহিত মিলাইয়া উইতে চেষ্টা  
করিবে ; যদি কোনরূপে সামঞ্জস্য বিধান করিতে না পার তাহা  
হইলে বুবিবে ঐ বাণী আমার নহে কিংবা ঐ ব্যক্তি আমার বাক্যের  
নিম্নত অর্থ গ্রহণ করিতে পারেন নাই ।”

বুক্ত সশিষ্য অবগ করিতে করিতে পাবাগ্রামের চুন্দনাস্ক কোন  
বর্ষকারের আত্মকুঞ্জে উপস্থিত হইলেন । এই সংবাদ শুনিবামাত্র  
চুন্দ তথায় গমন করিয়া শ্রদ্ধাসহকারে মহাপুরুষের চরণ বন্দনা  
করিল । বুদ্ধের মুখে অনুত্থায়ী ধর্মকথা শুনিয়া পরম আনন্দ লাভ  
করিয়া মে ঝাঁহাকে পরদিন অনুচরণণমহ আপন ভবনে আহারের  
অন্ত আহ্বান করিল । নৈনালভন করিয়া বুক্ত এই নিন্দ্রণ গ্রহণ  
করিলেন ।

পরদিন চুন্দ ভিক্ষুদের দেবার জন্য শ্রদ্ধাপূর্বক অন্ন, পিষ্টক এবং  
শুক্রবাংল ঋজন করাইল । বুদ্ধের নিয়ন হিল যে, তিনি  
শ্রদ্ধাশীল ব্যক্তিদের এন্ত সর্বপ্রকার আহার্য গ্রহণ করিতেন ।  
আহারে উপবেশন করিয়া বুক্ত চুন্দকে কহিলেন—“হে চুন্দ, তুমি  
একমাত্র আমাকেই এই শুক্রবাংল পরিবেশণ কর, ভিক্ষুদিগকে  
এই মাংস দিও না ।” বলা বাহ্য্য, বুক্ত কখনো মাংস আহার  
করিতেন না । এই শুরুপাক অনভ্যন্ত দ্রব্য ভোজন করিয়া তিনি

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

রক্ষামালয় রোগে আক্রান্ত হইলেন। এই অসুস্থ অবস্থাতেই তিনি কুশীনগরের দিকে যাত্রা করিলেন। তিনি পরম ধৈর্যের সহিত প্রসঙ্গমুখে রোগের যাতনা সহিতেছিলেন। পথিমধ্যে একটি বৃক্ষমূলে উপবেশন করিয়া তিনি আনন্দকে কহিলেন—“আমি অবসন্ন ও ক্লান্ত হইয়া পড়িয়াছি, তুমি আমার এই গাত্রাবরণ বন্ধুখানি চারি তাঁজ করিয়া বিছাইয়া দাও আমি কিছুকাল বিশ্রাম করিব।” বুদ্ধ শয়ন করিয়া আনন্দকে পানীয় জল আনিবার আদেশ করিলেন। জলপানে তৃষ্ণা নিবারণ করিয়া তিনি বিশ্রাম করিতে লাগিলেন।

এই সময়ে পুরুষনামক এক মন্ত্র যুবক ঐ স্থানদিয়া যাইতে-ছিলেন। তিনি সাধু আড়ারকালামের শিষ্য। তরুমূলে সমাপ্তীন বুদ্ধদেবের প্রসঙ্গমুখের কাস্তি দেখিয়া পুরুষ বিস্মিত হইলেন। তিনি তাহার চরণে প্রণত হইয়া সবিনয়ে বলিলেন—“গুভো ! গৃহত্যাগী সাধুদের ধ্যানের প্রভাব কি চমৎকার, তাহারা কি আশ্চর্য মানসিক শাস্তি উপভোগ করিয়া থাকেন।” তাহার গুরু আড়ারকালামের অলৌকিক ধ্যানশক্তি জাপন করিবার জন্য পুরুষ বঙ্গলেন যে, একদা যখন তিনি ধ্যানমগ্ন ছিলেন, তখন তাহার অতি সন্ধিকট দিয়া ঘর্যর শব্দ করিয়া ধূলি উড়াইয়া পাঁচ শত শক্ট চলিয়া গেল, তাহার পরিচ্ছন্দ ধূসরিত হইল, কিন্তু তিনি কিছুই জানিতে পারিলেন না।”

তাহার কথা শ্রবণ করিয়া বুদ্ধ উল্লিখিত হইয়া বলিলেন—“পুরুষ, ধ্যানের শক্তি অতি আশ্চর্যহীন বটে, মানব ধ্যানের প্রভাবে মনের মধ্যে সম্পূর্ণ সচেতন থাকিয়াও বাহিরের কিছু দেখিতে বা জ্ঞানিতে পায় না। আমি এক সময়ে ধ্যানে নিযুক্ত ছিলাম; তখন বাহিরে ভৌষণ বারি-বর্ষণ, মেষ-গর্জন ও বিদ্র-ফুরণ হইতেছিল;

এই দুর্যোগে উক্ত স্থানের ছইজন কৃষক ও চারিটি বলীবর্দ্ধ প্রোগত্যাগ করে। আমি বাহিরে কি ঘটিতেছিল, তাহার সম্বন্ধে সম্পূর্ণ অজ্ঞ ছিলাম বলিয়া এই সকল দুর্ঘটনার কিছুই জানিতে পারি নাই। অতঃপর ধ্যানাত্ত্বে একস্থানে বহুসংখ্যক লোকের সম্মিলন দেখিয়া আমি কোন ব্যক্তিকে জিজ্ঞাসা করিলাম “ঐস্থানে এত লোক মিলিত হইয়াছে কেন ?” সে ব্যক্তি বিশ্বাস প্রকাশ করিয়া আমাকে জিজ্ঞাসা করিল,— “কেন, আপনি ত এখানে ছিলেন, আপনি জানিতে পারেন নাই ষে, এই দুর্যোগে ছইজন কৃষকের ও চারিটি বলীবর্দ্ধের মৃত্যু ঘটিয়াছে ?” আমি এই বিষয় কিছুই অবগত নহি, শুনিয়া সে অধিকতর বিশ্বাস-বিষ্ট হইয়া পুনর্বার প্রশ্ন করিল—“আপনি যদি অবিরত বৃষ্টিপতন ও মেঘগর্জনের শব্দ শুনিয়া না থাকেন, তাহা হইলে আপনি কি নির্দিত ছিলেন ?” উত্তর করিলাম—“আমি সম্পূর্ণ জাগরিত ছিলাম !” আমার উত্তর শ্রবণ করিয়া সে ব্যক্তি অবাক হইয়া রহিল।

বুদ্ধদেবের অনন্তস্মৃত ধ্যানশক্তির কথা শুনিয়া পুক্স তাহার শিষ্যত্ব গ্রহণ করিলেন।

পুক্সের অভিপ্রায়-অনুসারে একব্যক্তি সোনালি রঙের দুইটা মনোহর পরিচ্ছদ আনন্দন করিল। তিনি ঐ পোষাক দুইটা লইয়া ভগবান् বুদ্ধদেবের সমীপে উপস্থিত হইয়া কৃতাঙ্গলিপুটে বহিলেন—“প্রভো ! আপনি এই পরিচ্ছদ দুইটা গ্রহণ করিলে আমি পরম শ্রীতিলাভ করিব।” বুক বলিলেন—“পুক্স, তুমি আপন হস্তে একটি পোষাক আমাকে ও একটি আনন্দকে পরাইয়া দাও।” তিনি তাহাই করিলেন। বুক তাহাকে মধুর ধর্মীপদেশে পরিতৃপ্ত করিলেন।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

অতঃপর বুদ্ধ ভিক্ষুগণসহ আবার অগ্রসর হইতে লাগিলেন। তাহারা কুকুরানায়ী এক নদীর তীরে উপস্থিত হইয়া স্নান ও জল পান করিয়া ক্লান্তি দূর করিলেন। এখানে এক আত্মকুঞ্জে বিশ্রাম করিবার সময়ে বুদ্ধ আনন্দকে নিভৃতে আহ্বান করিয়া বলিলেন—“আনন্দ ! পরিনির্বাণলাভের শুভমূহূর্ত উপস্থিত হইয়াছে। দেখ, আমার মৃত্যুতে শোকাভিভূত হইয়া ফেহ হয় ত এই কথা বলিয়া চুন্দের মনে বেদন। জন্মাইতে পারেন যে, তাহারই অন্তর্গত করিয়া আমার জীবনবিবোগ ঘটিয়াছে। কিন্তু তুমি চুন্দকে সাহস্রা দিবার জন্য কহিও—‘চুন্দ, তথাগত তোমারই হস্তে শেষ আহার গ্রহণ করিয়া পরিনির্বাণ লাভ করিয়াছেন, ইহা তোমার পক্ষে পরম অদ্যল, পরম লাভ।’ আমি তাহারই মুখে শনিয়াছি, জীবনে ছইটী মাত্র মহৎ ভোজ্য তিনি দানক্রমে গ্রহণ করিয়াছেন, এই ছইটী ভোজ্যই তিনি তুল্য কল্পাদ ও তুল্য কল্পাণকর মনে করিয়াছেন। স্বজ্ঞাতার হস্তে মহামূল্য আহার গ্রহণ করিয়া তিনি বোধিসাত্ত্ব করিয়াছিলেন। অপর একদিন তোমারই হস্তে শেষ আহার গ্রহণ করিয়া তিনি পরিনির্বাণ প্রাপ্ত হইয়াছেন।”

আত্মকুঞ্জে কিছুকাল বিশ্রাম করিয়া বুদ্ধ আনন্দকে কহিলেন—“চল আনন্দ, আনন্দ কুশীনগরের উপপত্তনে শান্তবনে গমন করি।” যথাসময়ে ভিক্ষুগণসহ বুদ্ধ মন্ডের শালকুঞ্জে উপস্থিত হইলেন। তাহার আদেশ শরোধার্য করিয়া, আনন্দ ছইটী পঞ্চবিত শালতরুর অবকাশহলে উচ্চমঞ্চে শব্দ্যা রচনা করিলেন। বুদ্ধ উত্তরশীর্ষ হইয়া তথায় শয়ন করিলেন এবং আনন্দকে ধৈরকর্ত্ত কহিলেন—“আজ রাত্রির শেষ প্রহরে আমার পরিনির্বাণ লাভ হইবে,

তুমি কুশীনগরের মঞ্জদিগের নিকটে অবিলম্বে এই সংবাদ প্রেরণ কর।”

এই সময়ে স্বতন্ত্রনামক এক জিজ্ঞাসু পরিত্রাজক কুশীনগরে অবস্থান করিতেছিলেন। বৃক্ষদেৱেৰ আগমন ও আসন্নপৰিনির্বাণলাভেৰ সংবাদ শ্ৰবণ কৰিয়া তিনি একান্ত উৎস্থুকচিত্তে ধৰ্মবিষয়ক কথোকটি সন্দেহভঙ্গেৰ নিমিত্ত তাহার সহিত দেখা কৰিতে চাহিলেন। শালকুঞ্জে আগমন কৰিয়া স্বতন্ত্র বৃক্ষেৰ সমীপবর্তী হইবাৰ উত্থোগ কৰিলেন। আনন্দ তাহাকে বাধা প্ৰদান কৰিয়া জানাইলেন, “মহাত্মন, বৃক্ষ এখন নিৱত্তিশৰ ক্লান্ত আছেন, আপনি এমন সময়ে তাহাকে বিৱৰণ কৰিবেন না।” স্বতন্ত্ৰেৰ অভিপ্ৰায় অবগত হইয়া বৃক্ষ কহিলেন—আনন্দ, স্বতন্ত্ৰকে আমাৰ কাছে আসিতে বাবণ কৰিও না, তাহাকে এইখানে আসিতে দাও।

স্বতন্ত্ৰ বৃক্ষেৰ সমীপে উপস্থিত হইয়া তাহার পৰিজ্ঞাত নানা বিৰোধী ধৰ্মসম্মত জ্ঞাপন কৰিলেন এবং আপনাৰ মনেৰ সংশয় নিবেদন কৰিয়া মৌনী হইলেন। বৃক্ষ বলিলেন—স্বতন্ত্ৰ, তোমাৰ প্ৰশ্নেৰ স্বৰূপাংসা কৰিবাৰ সময় আমাৰ নাই। আমি তোমাকে সত্য শিক্ষা দিব, তুমি প্ৰণিধান কৰ :—

যে ধৰ্মে সম্যক্ দৃষ্টি, সম্যক্ সংকলন, সম্যক্ বাক্, সম্যক্ কৰ্মান্ত, সম্যক্ আজীব, সম্যক্ ব্যায়াম, সম্যক্ স্থৃতি এবং সম্যক্ সমাধি এই অষ্ট আৰ্য্যমার্গেৰ উপদেশ নাই সেই ধৰ্মাবলম্বীদেৱ মধ্যে শ্ৰমণ থাকিতে পাৰে না। এই আষ্টাঙ্গিক পথে বিহুৱণ কৰিয়া ধৰ্মার্থীৱা কল্যাণ লাভ কৰিতে পাৰেন। স্বতন্ত্ৰ, আমি উন্নতিখণ্ড বৎসৱ বয়সে গৃহত্যাগী হইয়া কল্যাণেৰ সকলেৰ প্ৰযুক্ত হইয়াছিলাম,

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

পরিত্রাঙ্ককল্পে বিরাট ধর্মক্ষেত্রে আমি একান্ন বৎসরকাল বিহৱণ করিয়াছি। আষ্টাঙ্গিক আর্যমার্গ ব্যতীত সদ্ধর্মসাধনের আমি দ্বিতীয় কোনো পক্ষ জানি না।

স্বভদ্র বিস্ময়াভিভূত হইয়া উত্তর করিলেন—গ্রেতো, আপনার শ্রীমুখের বাণী অতীব অধূর। আপনার প্রসাদে আজ সত্য বিচির-কল্পে আমার নিকট প্রকাশিত হইল। পথভ্রান্ত পথ পাইল, যাহা প্রচল্ল ছিল তাহা প্রকাশিত হইল, আলোকের আবির্ভাবে অঙ্ককার অস্তর্হিত হইল। গ্রেতো, আমাকে আপনার জীবিতকালেই শিষ্যকল্পে গ্রহণ করিয়া ফুর্তার্থ করুন। বুদ্ধের আদেশক্রমে স্বভদ্র সংবেদ প্রবেশাধিকার লাভ করিলেন।

অতঃপর বুদ্ধ আনন্দকে সম্মোধন করিয়া বলিলেন—ভাই আনন্দ, আমার মৃত্যুর পরে তোমাদের ক্ষেত্রে চালক রহিলেন না, এমন চিন্তা যেন কদাচ তোমাদের মনে স্থান পায় না। আমি তোমাদিগকে যে সকল সত্য শিক্ষাদান করিয়াছি, সেই সকল সত্য এবং সংবেদের নিয়মাবলীই তোমাদের পরিচালক হইবে।

আনন্দ, এতকাল সংবেদের ভাতৃগণ পরম্পর বছু বলিয়া সম্মোধন করিয়াছেন ; কিন্তু এখন হইতে যেন বরঃকনিষ্ঠ নবীন ভিক্ষুরা প্রাচীন ভিক্ষুদিগকে “ভস্তে বা আয়স্তা” অর্থাৎ মাননীয় বা পূজনীয় বলিয়া সম্মোধন করেন। বংশোজ্যেষ্ঠ ভিক্ষুরা নব্য ভিক্ষুদিগকে নাম বা গোত্র উল্লেখ করিয়া “আবুসো” অর্থাৎ বছু বলিয়া সম্মোধন করিবেন।

অনন্তর তিনি ভিক্ষুমণ্ডলীকে সম্মোধন করিয়া বলিলেন—ভিক্ষু-গণ, আমার প্রচারিত ধর্মের কোনো বিষয়ে যদি আপনাদের মনে

## অস্তিৎ জীবন

কোনো সন্দেহ থকে, আপনারা তাহা অকপটে প্রকাশ করুন। বৃক্ষ  
একবার দুইবার তিনবার এইরূপ প্রশ্ন করিলেন, তথাপি ভিক্ষুগণ  
মৌনাবলম্বন করিয়া রহিলেন। কিন্তুকাল পরে আনন্দ বলিলেন,  
—প্রতো, আপনার প্রবর্তিত ধর্মের কোন বিষয়ে কাহারো মনে  
ব্রেথ নাই।

পরিশেষে বৃক্ষ সুন্দরকষ্ঠে ভিক্ষুদিগকে বলিলেন,—সংযোগোৎপন্ন  
জ্ঞয়মাত্রেরই বিনাশ অবগুণ্যাবী, আপনারা অবিচলিত অধ্যবসায়  
অবলম্বন করিয়া নির্বাণ পদ লাভ করুন।

ইহাই মহাপুরুষ বৃক্ষের শেষ বাণী। উল্লিখিত বাক্য উচ্চারণ  
করিয়া তিনি গভীর ধ্যানে নিষ্পত্ত হইলেন, তাহার সেই মহাধ্যান  
আর ভঙ্গ হইল না—তিনি ধ্যানপ্রভাবে আনন্দলোকে মহাপ্রস্থান  
করিলেন।

---



ମୁଣ୍ଡି



## বুদ্ধের সার্বভৌমিকতা

সমগ্র পৃথিবী যাহাদিগকে মহামানব বলিয়া বল্লমা করিয়া থাকে, তাহাদের জীবন ও বাণী-অবলম্বনে কুদ্র বৃহৎ সম্প্রদায়ের স্থষ্টি হইয়া থাকিলেও তাহারা সাম্প্রদায়িক সংকীর্ণতার বহু উর্জে বিরাজ করিয়া থাকেন। জ্ঞানে বিজ্ঞানে ভাষায় আচারে আকারে বর্ণে শুণে মাঝুমে মাঝুমে বৈষম্য আছে এবং চিরকালই থাকিবে; এত সব ভেদবিভেদ-সঙ্গেও মাঝুমের আস্থা দেশদেশান্তরের মানবের সহিত আপনার ঐক্যাত্মকতির নিমিত্ত ক্রন্দন করিয়া থাকে। সাধারণতঃ যে সমাজের মধ্যে মাঝুম জন্মগ্রহণ করে, সেই সমাজ তাহার মনের উপর অসামান্য প্রভাব বিস্তার করিয়া থাকে; দেশাচার, লোকাচার এবং বংশগোরব ইত্যাদি নামা কৃতিম ব্যবধান ধর্মের নাম ধারণ করিয়া তাহার শুভবৃক্ষিকে আচ্ছন্ন করিয়া রাখে। এক একটি সমাজ বা সম্প্রদায় এমনি করিয়া শত শত নরনারীকে আপন আপন পরিকল্পিত প্রাচীরমধ্যে বন্ধ করিয়া রাখিয়া থাকে। অভ্যন্ত ও স্মৃতিরিচিত সীমার মধ্যে চলিয়া-ফিরিয়া মাঝুমের বৃক্ষ এমন জড়তাপ্রাপ্ত হইয়া থাকে যে, গঙ্গীর মধ্যে বাস করাই সে স্থৰকর বলিয়া মনে করে এবং গঙ্গী অতিক্রম করিয়া বাহিরের সহিত আপনার যোগসাধন করিবার নিমিত্ত কোনো উৎসাহ বোধ করে না। এইরূপ দেখা যায় যে, প্রত্যেক সমাজের বা সম্প্রদায়ের মধ্যে এমন এক-এক জন প্রতিভাশালী মহাস্থার আবির্ভাব

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

হইয়া থাকে, খাহাদের মঙ্গলবুদ্ধি কথনো সাম্প্রদায়িক সংকীর্ণতাকে স্বীকার করে নাই, তাহারা সাম্প্রদায়িক গঙ্গী অতিক্রম করিয়া এমন এক উদার রাজবংশে<sup>১</sup> দাঁড়াইয়া মাঝুবকে আহ্বান করেন যে, সেখানে আসিয়া তাহাদের সহিত সশ্চিলিত হইতে কোনো দেশের কোনো কালের মাঝুষ সঙ্কোচ বোধ করে না।

সার্কি দ্বিসহস্র বৎসর পূর্বে ভগবান् বুদ্ধদেব মুক্তির এমনি একটি উদার রাজপথে বিশ্বের সকল মানবকে আহ্বান করিয়াছিলেন ; সেখানে সমবেত হইতে কোনো মাঝুবের চিত্ত বাধাপ্রাপ্ত হইতে পারে না। তিনি তাহার অমুগামী শিষ্যদিগকে বলিয়াছেন—  
গঙ্গা যমুনা প্রভৃতি বড় বড় নদী নানা দিগেশ হইতে উৎপন্ন হইয়াও, যেমন সমুদ্রে ঘিলিয়া আপনাদের স্বতন্ত্র সত্ত্বা ও নাম হারাইয়া ফেলে, তেমনি আক্ষণ্য ক্ষত্রিয় বৈশ্য শূদ্র প্রভৃতি সকল-জ্ঞাতীয় মানব সত্যধর্ম গ্রহণ করিবামাত্র তাহাদের জাতি ও গোত্র হারাইয়া থাকে। ক্ষৌরকার উপালি হীনজাতি হইয়াও মহা-পুরুষ বুদ্ধের দক্ষিণহস্ত হইলেন ; নবধর্মের মহিমায় তিনি আর শূদ্র রহিলেন না, তিনি পরম সাধু, অর্হৎ এবং সত্যধর্মের ব্যাখ্যাতা হইয়া পরম সম্মান লাভ করিলেন।

বুদ্ধের বাণী এক সময়ে ভারতীয় পতিতদিগের কর্ণে অভয়মন্ত্র শুনাইয়াছে এবং তাহার প্রচারিত ধর্ম তাহাদিগকে আশ্রয় দান করিয়াছিল, ইহা নিঃসন্দেহ। ধেরগাধায় একজন ধের নিজ মুখে আপনার জীবনকাহিনী এইরূপ ব্যক্ত করিয়াছেন :—নীচ কুলে আমার জন্ম, আমি দীন দরিদ্র ছিলাম, আমার ব্যবসায়ও অতি নীচ ছিল। লোকে আমাকে অবজ্ঞা করিত। আমি অবনত-

সন্তকে সকলকে সম্মান দেখাইতাম। অতঃপর আমি মহানগরী মগধে ভিক্ষুসমভিব্যাহারী মহাপুরুষ বুদ্ধদেবের দর্শন পাই। তাহার দর্শনমাত্র আমার চিন্ত ভঙ্গিতে অবনত হইল, আমি মাথার বোৰা ছুঁড়িয়া ফেলিয়া তাহার শ্রিপাদপদ্মে আত্মসমর্পণ করিলাম। সেই লোকশ্রেষ্ঠ আমার প্রতি করুণা করিয়া দণ্ডারমান হইলে, আমি তাহার অনুগামী শিয় হইবার অধিকার চাহিলাম। করুণাময় প্রভু তৎক্ষণাতঃ আমাকে সম্মোধন করিয়া কহিলেন— আইস সাধু, আমার সহিত আইস।

বুদ্ধের জীবনকাহিনী পাঠ করিয়া অবগত হওয়া যায় যে, তিনি অসঙ্কেচে পতিতা বারাঙ্গনা আত্মপালীর গৃহে অন্ন গ্রহণ করিয়া-ছিলেন; তাহার এই ব্যবহারের তাৎপর্য গ্রহণ করিতে না পারিয়া লিঙ্ঘবিরাজগণ অসন্তোষ প্রদর্শন করায়ও তিনি বিন্দুমাত্র বিচলিত হন নাই। মহাপুরুষের করুণার শুভরশ্মিসম্পাতে পতিতা নারীর চিন্তশতদল নিমেষমধ্যে প্রস্ফুটিত হইয়াছিল এবং তাহার মনোহর সুগন্ধ সমগ্র বৌদ্ধসমাজকে বিস্তৃত করিয়াছিল।

সকল মানবের বরণীয় এই মহাগুরু অনর্থকর জাতিভেদ, ধন-গৌরব, পদগৌরব প্রভৃতি অগ্রাহ করিতেন বলিয়াই উচ্চ নীচ, ধনী দরিদ্র, আর্য্য অনার্য্য সকলের চিন্তে তাহার বাণী অবাধে প্রবেশ লাভ করিয়াছিল, এবং তাহার বাণী সার্বভৌম বলিয়া সর্বপ্রথমে ভাবতের পতিত জাতি উহা আনন্দে গ্রহণ করিয়াছিল।

ইঁ, একথা স্বীকার্য্য যে বুদ্ধদেব ব্রাহ্মণ এবং শ্রমণকে তুল্যক্রমে সম্মান দেখাইতে বলিয়াছেন। কিন্তু তিনি ব্রাহ্মণ বলিয়া স্বীকার করেন কোথাকে? ধৰ্মপদে উক্ত হইয়াছে:—

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

“যিনি গভীর-গ্রন্থ, মেধাবী, সত্যাসত্য পথপ্রদর্শনে পশ্চিত, উত্তমপদ-নির্বাগ-গ্রাহক আমি তাহাকে ব্রাহ্মণ বলি।”

“আপনার ছাঃখের ক্ষয় হইয়াছে জানিয়া, যিনি এই সংসারেই ভারসূত্ত ও বক্ষনযুক্ত তাহাকে আমি ব্রাহ্মণ বলি।”

“যিনি বৈরীদিগের সহিত মিত্রভাব দেখাইয়া থাকেন, দণ্ড-বিধানকারীর প্রতি সন্তোষভাব দেখাইয়া থাকেন এবং সংসারী-দিগের মধ্যে অনাসক্ত আমি তাহাকে ব্রাহ্মণ বলি।”

মহাপুরুষ বুদ্ধের মতে বাহু কোনো কারণে কিংবা আকস্মিক জন্ম হেতু কেহ ব্রাহ্মণ হইতে পারে না। ধন্মপদে উচ্চ হইয়াছে :—

। “জটাধারণঘারা, গোত্রঘারা এবং জাতিঘারা কেহ ব্রাহ্মণ হয় না। কিন্তু যিনি ধর্মে ও সত্যে প্রতিষ্ঠিত তিনিই শুচি ও ব্রাহ্মণ।”

স্তুতরাঃ একথা স্বীকার করিতেই হইবে যে ভগবান् বুদ্ধ বংশানুগত জাতিভেদকে আদৌ গ্রাহ করিতেন না।

“বৃষ্টলস্ত্রে” তিনি তাহার এই অভিমত অতি সুস্পষ্ট ভাষায় অগ্রিমভরণাজের নিকট ব্যক্ত করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন— জন্ম হেতু কেহ ব্রাহ্মণ বা চঙ্গাল হয় না, কর্ম দ্বারাই মাত্রে ব্রাহ্মণ, কর্ম দ্বারাই মাত্রে চঙ্গাল হইয়া থাকে। উক্তলস্ত্রে তিনি চঙ্গালের নিয়ন্ত্রিত লক্ষণ নির্দেশ করিয়াছেন :—

“যে পাপাচার কপটা ক্রোধী ও হিংসক, যে অসত্য দর্শন আশ্রয় করিয়াছে, যে মারাবী, যে সর্বদা প্রবক্ষনা করে, সেই ব্যক্তি চঙ্গাল।”

“যে ব্যক্তি নিজ হস্তে পশু পক্ষী প্রভৃতি জীবদিগকে হিংসা করে, যে নিষ্ঠুর, সেই ব্যক্তি চঙ্গাল।”

“যে অকারণ অস্তকে নিগ়াহীত করে, যে পরের ধন অপহরণ

## বুদ্ধের সার্কাত্তোমিকতা

করে, যে ব্যক্তি হইয়া সেই বশ অঙ্গীকার করে, যে অর্থলোভে অন্তের জীবন মাখ করে, যে ব্যক্তিচার করে, সেই ব্যক্তি চগ্নাল।”

“যে অতীত-যৌবন ও জরাক্ষিণ্ঠ জনক জননীর সেবা করে না, বাক্যবাণে স্বজননিদিগকে জ্বালাত্তন করে, সেই ব্যক্তি চগ্নাল।”

“লোকে ভাল পরামর্শ চাহিতে আসিলে, যে মন্ত্র পরামর্শ দেয়, সত্য গোপন করিয়া যে মিথ্যা বলে, সেই ব্যক্তি চগ্নালের প্রধান।”

“যে ব্যক্তি অহঙ্কারে মন্ত্র হইয়া আপন মুখে আপনার প্রশংসা করে, ঘৃণাপূর্বক অস্তকে নিন্দা করে, সেই ব্যক্তি চগ্নাল।”

সাধুশীল শ্বপচও ইহলোকে এবং পরলোকে কিঙ্কুপ স্মৃথশাস্তি লাভ করে, বুদ্ধদেব তাহা দৃষ্টান্তবারা ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন—“মাতঙ্গ নামক এক চগ্নালনন্দন কামক্রোধাদি বিসর্জন করিয়া পরম সাধু হইয়াছিলেন। তাহার অন্ত-সূলভ যশ সর্বত্র পরিব্যাপ্ত হওয়ার দলে দলে ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় আসিয়া তাহাকে বন্দনা করিত। মৃত্যুর পরে তিনি মহানন্দে ব্রহ্মলোকে গমন করিয়াছিলেন। পক্ষান্তরে অধ্যাপককুলজ্ঞাত এক ব্রাহ্মণনন্দন বেদমন্ত্রে স্থশিক্ষিত হইয়াও পাপাচারী হইয়াছিল। সে ইহলোকে কদাচ শাস্তি লাভ করে নাই, পরলোকেও নিরয়গামী হইয়াছিল। কুল ও বেদজ্ঞান তাহাকে পতন হইতে রক্ষা করিতে পারে নাই।

বুদ্ধের জ্ঞানগভ সন্নদ বাণী অগ্নিভরণাজের হৃদয় স্পর্শ করিয়া-ছিল, তিনি জাতিগোত্রের অভিমান ত্যাগ করিয়া তাহার শিষ্য হইলেন।

সমাজ যাহাদিগকে পতিত বলিয়া উপেক্ষা করিত, বুদ্ধদেব কদাচ তাহাদিগকে পতিত বলিয়া উপেক্ষা করেন নাই। তিনি সকলের

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

বোধগম্য সরল আধ্যানের দ্বারা দেশপ্রচলিত ভাষায় তাহাদিগকে নির্বাণের অযুত্ময়ী বাণী শুনাইয়াছেন। তিনি পতিতকে টানিয়া তুলিলেন, পথভ্রান্তকে পথ দেখাইলেন, অঙ্ককারে নিমজ্জিত চক্ষুয়ান্দিগের সম্মুখে করুণার রসধারাপূর্ণ প্রজলিত জ্ঞানের প্রদীপ ধারণ করিলেন।

বৌদ্ধধর্মের ইতিবৃত্তপাঠে অবগত হওয়া যায় যে, অভ্যন্তর-মাত্রেই এই ধর্ম অনার্যপ্রধান মগধে অপেক্ষাকৃত অধিকসংখ্যক লোকের মধ্যে প্রচারিত হইয়াছিল; এবং খৃষ্টপূর্ব তৃতীয় শতাব্দীতে যখন এই অনার্যপ্রধান মগধের রাজগ্রীব সম্মুখে সমস্ত ভারত মাথা নত করিয়াছিল, তখনই রাজশক্তির পৃষ্ঠপোষণে বৌদ্ধ-ধর্ম সমস্ত ভারতের ধর্মে পরিণত হইয়াছিল।

মহাপুরুষ বুদ্ধের চিত্ত যদি কোনো ক্ষত্রিয় বাধাকে স্বীকার করিত, তাহা হইলে কিছুতেই এই ধর্ম পতিতকে নবগ্রাম দান করিতে পারিত না এবং গিরি নদী সমুদ্র প্রভৃতি নৈসর্গিক বাধা লজ্জন করিয়া নানাভাষাভাষী জনগণের বিচ্ছিন্ন সমাজে প্রতিষ্ঠা লাভ করিত না। বৌদ্ধধর্ম পৃথিবীর একটা প্রধান ধর্মে পরিণত হইয়া ইহার অতুচ্ছ উদারতারই সাক্ষ্য দান করিয়াছে। বুদ্ধের বাণী এক সময়ে ভারতে অযুতসেচন করিয়া অত্যাশৰ্য্য সাহিত্য বিজ্ঞান শিল্প প্রভৃতির স্ফুট করিয়াছিল। ভারতের সেই অতীত শুগের সভ্যতাভাণ্ডার হইতে এখনো সর্বদেশের স্বধীগণ নব নব রঞ্জ-আহরণের চেষ্টা করিতেছেন। মহাপুরুষ বুদ্ধ যাহা দান করিয়াছেন, তাহা সার্বভৌম বলিয়া সর্ব পৃথিবী গ্রহণ করিয়াছেন এবং চিরকাল করিবে, ইহা শ্রবণ সত্য।

## বুদ্ধের আহ্বান

আধ্যাত্মিক উন্নতির কোনো খানে সীমারেখা টানিবার উপায় আর নাই। যাহা চরম তাহা একসময়ে মাঝুষের কাছে আপনি প্রকাশিত হয়, কিংবা সেই অনির্বচনীয়তার মধ্যে সাধনার শেষে সাধক একদিন স্বয়ং উপস্থিত হন। মাঝুষের বাক্য ইহাকে আকার দান করিয়া অন্তের কাছে উপস্থিত করিতে পারে না। সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া যাহারা এই অনির্বচনীয় লোকে উত্তীর্ণ হইয়াছেন, তাহারা অন্তকে এই পথের সন্ধান বলিয়া দিতে পারেন, কিন্তু সেই অনির্বচনীয় চরমকে ভাষায় প্রকাশ করিয়া বলিবেন কি করিয়া ? বুদ্ধ বলেন, সাধকই আপনার উপর সম্পূর্ণ নির্ভর করিয়া নিজের অধ্যবসায়ে সমস্ত পথ অতিক্রম করিয়া যাত্রার শেষে চরমে উত্তীর্ণ হইবেন। এইজন্য দৃঢ়কর্ত্ত্বে সাধকদিগকে তিনি কহিতেছেন— তোমরা আপনারাই আপনাদের নির্ভরের দণ্ড হও, অন্ত কাহারো উপর তোমরা নির্ভর করিও না। তিনি মানবকে অনির্বচনীয় রহস্যের কথা না বলিয়া নির্ভয়ে তেজের সহিত আহ্বান করিয়া যাহা বলেন, তাহার মর্ম এই—

তোমাদিগকে অমঙ্গল হইতে মঙ্গলের মধ্যে আসিতে হইবে, তোমাদিগকে রোগ শোক জরা মৃত্যু হইতে নির্বাণের শাস্তির মধ্যে আসিতে হইবে। হে নির্বাণ পথের যাত্রিদল, তোমরা আমার নিকট চলিয়া আইস, আমি তোমাদিগকে নির্বাণের সরল পথ দেখাইয়া দিব। সে পথের কোন রহস্য আমার অবিদিত নাই।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

মহাপুরুষ বুদ্ধের যাহা বক্তব্য, তাহা তিনি এমন স্মৃষ্টি করিয়া অসংকোচে অনন্তমূলভ সরলতা ও প্রাঞ্জলতার সহিত বলিয়াছেন যে, তাহা অনায়াসে মানবজীবনে প্রবেশলাভ করিয়াছে। আবার যাহা পাওয়া যায়, অমুভব করা যায়, কিন্তু যাহা বাক্যে বলা যায় না, তাহার সম্বন্ধে তিনি একেবারেই নির্বাকৃ ছিলেন। তিনি সর্বমানবকে ডাকিয়া কহিয়াছেন—তোমরা জড়তা ত্যাগ করিয়া জাগরিত হও ; রোগ যাহাদিগকে শীড়া দেয়, দুঃখ শোকের বাণে যাহাদের হৃদয় বিন্দু হয়, নিজা কি তাহাদের শোভা পায় ? তোমরা জড়তা ত্যাগ করিয়া জাগরিত হও, শান্তিলাভের জন্য তোমরা অনলস দৃঢ়তা অবলম্বন কর ; তোমাদিগকে প্রমত্ত জ্ঞানিয়া মৃত্যুরাজ তোমাদের অমুসরণে গ্রহণ করিয়া দেও ; তোমাদিগকে অবৃত্ত হইয়াছেন, সাবধান তিনি যেন তোমাদিগকে মৃচ্ছ প্রতিপন্থ করিয়া উঠার অধিকারে লইয়া না যান।

তোমরা শুভমুহূর্ত চলিয়া যাইতে দিও না, দেবমানব যে বাসনার অধীন, তোমরা স্বরায় সেই বাসনাকে জয় কর ; স্বযোগ হারাইলে নিরঘণ্টামী হইয়া একদিন তোমাদিগকে অমৃতাপ করিতেই হইবে।

প্রমাদই কল্যাণ অতএব অপ্রমাদ ও জ্ঞানের আশ্রয় গ্রহণ করিয়া কামনার শরাটি তুলিয়া ফেল।

বুদ্ধের সহজ বাক্যগুলি কি খজু, কি হৃদয়স্পর্শী ! তিনি মানবের নিকটে ধর্মপ্রচার করিতে যাইয়া, অবিচলিত দৃঢ়তার সহিত কহিলেন—আমি তোমাকে যে ধর্মে আহ্বান করিতেছি, তাহা মঙ্গল, তাহা অনবশ্য, তাহা সুধীজনের নিকট প্রশংস্ত। এই ধর্মাচরণ করিলে তুমি স্বর্থ ও কল্যাণ লাভ করিবে। আইস হে

শানব, তুমি আমার নিকটে আইস, আমি তোমাকে সেকালের কোনো পুরাতন কথা বলিব না, আমি তোমাকে কোনো হজ্জের রহস্যের কথা বলিব না, আমি তোমাকে পরের কথায় বিষ্ণুস করিতে বলিব না ; আমি তোমাকে যাহা বলিব তাহা তুমি নিজের চক্ষ দিয়া দেখিয়া লও, বুদ্ধি দিয়া বিচার করিয়া গ্রহণ কর, ইহার স্ফল তুমি অবিলম্বে বুঝিতে পারিবে ; আমি যাহা বলিব সমস্ত সুস্পষ্ট ও সমস্ত স্বপ্রত্যক্ষ ।

বৃক্ষদেবের বাণী ধাহারা পাঠ করিবেন, তাহারা ইহার অসামাজিক সরলতায় তেজস্বিতায় ও স্বযুক্তিতে বিশ্বিত না হইয়া থাকিতে পারিবেন না । সুর্যালোক যেমন ধরণীর সর্বাঙ্গ প্রকাশিত করিয়া দেয়, মহাপুরুষ বৃক্ষের স্থির প্রজ্ঞার বিমল আলোক তেমনি মানবের সাধনমার্গের সর্বাঙ্গ প্রকাশিত করিয়া দিয়াছে ।

শাস্ত্রবিধি ও লোকাচারের কাছে আপনার বুদ্ধি ও যুক্তিকে বলি দিয়া মাঝুষ যে সহজ সত্য বিশ্বিত হইয়াছিল, বৃক্ষদেবের নির্মল বৈধ সেই সত্যকেই প্রত্যক্ষ করিয়াছিল । স্বতরাঃ, তিনি দার্শনিকতার দিকে পাণ্ডিতের দিকে না যাইয়া, সকলের উপর্যোগী ভাষায় তাহার স্বীকৃত কল্যাণকর ধর্মান্তর ব্যাখ্যা করিলেন । তিনি বেদ বেদান্ত তর্কশাস্ত্রের আশ্রয় ছাড়িয়া দেশবাসীর স্থায়, বুদ্ধি, সাধারণ যুক্তি এবং তাহাদেরই কথিত ভাষার শরণ লইলেন । বৃক্ষ যাহা বলিলেন, তাহা একান্ত সরল বলিয়া মানবের চিন্ত, বুদ্ধি ও বিচারশক্তি অসংকোচে তাহাতে সামুদাইল । এইজন্তই তাহার প্রচারিত ধর্মান্তর সর্ব বাধা অতিক্রম করিয়া অসম দিনের শয্যেই সমস্ত এসিয়াথণ্ডের ধর্ম হইয়াছিল ।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

বুদ্ধ মানবকে কোনো ব্যর্থ আশা না দিয়া, খোলাখূলি বলিয়া দিলেন—“তুমহেহি কিছৎ আতঙ্গং”, অর্থাৎ তোমার নিজেকেই উগ্রমের সহিত মঙ্গল আচরণ করিতে হইবে, তোমাকেই আষ্টাঙ্গিক সাধুপথ ধরিয়া চলিতে হইবে, তোমাকেই ধ্যানপরায়ণ হইয়া মুক্তিলাভ করিতে হইবে, আমি কেবল পথের পরিচয় দিতে পারি মাত্র। তোমাকে ভাগরিত হইতে হইবে ; তুমি আলস্থপরায়ণ হইলে চলিবে না। তোমার চিন্তকে ও সঙ্কলকে জাগাইয়া তোল, কারণ “কুসীদপঞ্চঃ গ্রায় মগঃ গং অলসো ন বিন্দিত” অর্থাৎ নির্বাণ্য ও অলস ব্যক্তি জ্ঞানপথ লাভ করিতে পারে না।

বুদ্ধ বলিলেন—তুমি বাক্যে ও মনে সংযত হও, শরীর দ্বারা কোনো পাপ করিও না ; এইরূপ করিলে দেহে বাক্যে ও মনে পবিত্র হইয়া তুমি ধর্মপথে বিচরণ করিতে পারিবে। পাপাভিলাষ হইতে তুমি তোমার চিন্তকে উদ্ভার কর। মহান् জলপ্রবাহ যেমন স্ফুল গ্রাম ভাসাইয়া লইয়া যায়, পাপপ্রমত্ত ব্যক্তিকে মৃত্যু তেমন করিয়া নিজ অধিকারে লইয়া যায়।

হে নির্বাণকামী মানব, ধর্মকে তোমার বিচরণের প্রমোদকানন কর, ধর্মকে তোমার আনন্দ কর, ধর্মে তোমার প্রতিষ্ঠান হউক, ধর্মই তোমার জ্ঞাতব্য বিষয় হউক ; যাহাতে ধর্ম জ্ঞান হইতে পারে এমন কোনো বিতঙ্গ। তোমার মনে স্থান দিও না এবং স্বভাষিত সত্যালোচনায় তোমার সময় অতিবাহিত হউক।

হে নির্বাণপথের যাত্রী, তুমি স্থিরধী ও সুপণ্ডিত সাধুর সঙ্গ কর। স্বদক্ষ নাবিক যেমন অবিগ্রহ্য দৃঢ় নেকার করিয়া বছ ব্যক্তিকে তাহার পরিজ্ঞাত পথ দিয়া স্থানান্তরে লইয়া যাইতে পারে,

জ্ঞানবান् সাধু ব্যক্তিও তেমনি তোমাকে অনায়াসে তাঁছার  
স্মৃতিদিত ধৰ্ম ও কল্যাণের পথ দেখাইয়া দিতে পারিবেন।

চিন্তের সন্তোষ, শীলপালন ও ইন্ডিয়সংঘ তোমার কর্তব্য বলিয়া  
জানিও।

শীলপালনের দ্বারা তোমার বৃক্ষিচাঙ্গল্য দূর হইলেই তুমি  
স্বৰ্থাহৃত্ব করিবে এবং তোমার দুঃখ দূর হইবে। ফুলের গাছে  
নৃতন ফুল ফুটিলে যেমন ম্লান ফুলগুলি আপনা-আপনি ঝরিয়া পড়ে,  
তেমনি তোমার চিন্ত পুণ্যে পবিত্রতায় মঙ্গিত হইলেই কামাভিলাস  
আপনি দূরীভূত হইবে। বৃক্ষপূর্বক শীলপালন করিয়া তুমি  
তোমার মন আপন বশে আনয়ন কর, তাহা হইলেই পরমানন্দে  
বিচরণ করিতে পারিবে। আষ্টাঙ্গিক পথকে সকল পথের মধ্যে  
শ্রেষ্ঠ এবং চারি আর্য্য সত্যকে সকল সত্যের মধ্যে শ্রেষ্ঠ বলিয়া  
জানিও। প্রসন্নচিত্তে এই অমুশাসনগুলি প্রতিপালন কর এবং  
মৈত্রীময় চিন্ত সর্বত্র প্রসারিত কর, তাহা হইলে অচিরেই তুমি  
স্বৰ্থকর নির্বাণ লাভ করিতে পারিবে।

## বৌদ্ধনৌতি ।

যে সাধক শ্রেষ্ঠকে লাভ করিতে চাহেন, তাঁহাকে অনলস হইয়া অস্ত্রে বাহিরে শুটি হইতে হইবে । এই শুচিতালাভ সাধনার ক্ষেত্রে প্রথম ও প্রধান কথা । ইহারই জন্য ব্রহ্মচর্যব্রত-পালন, ইহারই জন্য শীলগ্রহণ । অধ্যাত্মদৃষ্টি প্রস্ফুটিত না হইলে, সত্ত্বের সাক্ষাৎকার হয় না । এইজন্যই সাধক সর্বপ্রয়ত্নে মনকে নির্মল করেন । তিনি জানেন, যখনি তাঁহার মন স্বচ্ছ ও হিঁর হইবে, তখনি সেখানে সত্য প্রতিবিম্বিত হইবে ।

কূর্ম যেমন অনাম্নাসে নিজ শুণ প্রত্যাহরণ করিয়া থাকে, সাধক তেমনি অভ্যাসের দ্বারা নিজের মনকে সর্বপ্রকার কল্যাণ হইতে প্রত্যাহত করিতে যত্নশীল হন । মন যাহার বশীকৃত হয় নাই, তাহার ধ্যান নাই, উপাসনা নাই, স্মৃথ নাই, শান্তি নাই । মনের গুপ্ত স্থানে যে সমুদ্দায় পাপাভিলাষ জমিয়া থাকে, সেগুলি পশ্চিম ব্যক্তির মনকেও ব্যাকুল করিয়া দেয় । স্বতরাং, পাপকে পাপ বলিয়া বুঝিলেই আমরা ইহার হাত হইতে নিঙ্কতি পাইতে পারিব এ কথা সত্য নহে । অথবা বাহিরের ব্যবহারে ভাল মাল্য হইলেও, সাধনার জীবনে আমরা অগ্রসর হওয়ার আশা করিতে পারি না । এইজন্যই ধৰ্মপদে উক্ত হইয়াছে—

আকাশে চ পদং নথি সংগো নথি বাহিরে ।  
আকাশে যেমন পথ নাই, তেমনি বাহিরকর্মের—দ্বারা মহুষ্য শ্রমণ  
অর্থাৎ সাধু হয় না । বাহির হইতে হস্তপদাদি কর্মেঙ্গিয়সমূহকে সংযত

করিয়া, যদি আমরা মনে মনে পাপামুখ্যানে নিরত থাকি, তাহা হইলে আমরা কেমন করিয়া সত্যলাভের আশা করিতে পারি ? সত্য বল, ধৰ্ম বল সকলি মনের ব্যাপার। ধন্দপদে উচ্চ হইয়াছে,— ধৰ্ম মন হইতেই উৎপন্ন হয়। আমাদের বাক্যকে, আমাদের কার্যকে মনের নির্মলতা দ্বারা আচ্ছন্ন করিতে হইবে।

মনসা চে পসন্নেন ভাসতি বা করোতি বা ।

ততো নং স্মৃথমন্ত্বেতি ছায়া ব অনগামিনী ॥

যদি কেহ নির্মলাঙ্গঃকরণে কথা কহেন কিংবা কার্য করেন, তবে স্মৃথ তাহাকে সর্বদা ছায়ার গ্রাস অঙ্গসরণ করে।

আবার অন্ত পক্ষে বলা হইয়াছে :—

মনসা চে পছট্টেন ভাসতি বা করোতি বা ।

ততো নং দ্রুক্থমন্ত্বেতি চকং চ বহতো পদং ॥

যদি কেহ দূষিত মনে কথা কহে বা কার্য করে, তবে চক্র যেমন ভারদাহী বলীবর্দ্দের পদাঙ্ক অঙ্গসরণ করে, দ্রুক্থও তাহাকে সেইরূপ অঙ্গসরণ করে।

যিনি স্মৃথার্থী, যিনি ধৰ্মার্থী, তাহাকে যেমন করিয়া হউক, নিজের মনকে স্ববশে আনিতে হইবে এবং মনটিকে সর্ববিধ মলিনতা হইতে মুক্ত করিয়া শুক্ষ ও তেজস্বী করিতে হইবে। এইজন্তই বুদ্ধদেব বিখ্যাসীদিগকে শীল গ্রহণ করিতে বলিয়াছেন। বৌদ্ধ সাধনার শীলই নির্বাণের পাথেয়। শীলগুলি চরিত্রকে বলিষ্ঠ করে এবং চরিত্রকে গড়িয়া তোলে। স্মৃতরাঙং, সাধনার পথে অগ্রসর হইবার সম্বলই শীল। “স্মৃথং ধাৰ জৱা সীলং”—বার্দ্ধক্যপর্যাঙ্গ শীলপালন স্মৃথকর।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

বৌদ্ধশীলগুলি আলোচনা করিলে, আমরা এইগুলির মধ্যে বুদ্ধদেবের একটি আশ্চর্য্য প্রতিভার পরিচয় পাই। নীতিশাস্ত্রের যে দিকটা মানুষের বাহ্য আচার ব্যবহার নিয়মিত করে, তাহার প্রবর্তিত শীলগুলি সে দিকটা উপেক্ষা করে নাই, অথচ নীতিশাস্ত্রের যে দিকটা মানবের মনকে কল্যাণের পথে লইয়া যায়, সেই দিকটার উপর তিনি প্রথর দৃষ্টি রাখিয়াছেন। ইহলোক ও পরলোকের স্থূলকামনায় যাগ যজ্ঞ বাহক্রিয়া-কলাপকে বুদ্ধদেব স্মৃত্কর্ত্ত্বে একান্ত-নিষ্ফল বলিয়া ঘোষণা করিয়াছেন; ইন্দ্রিয়বিজয় ও চরিত্রসংশোধন করিয়া, দয়াদাঙ্কিণ্যমেত্রীমূলক কল্যাণবৃত্ত-সাধনকেই তিনি শ্রেষ্ঠো-লাভের একমাত্র পদ্ধা বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন। সুপরিচালিত চিন্ত দ্বারাই আমরা শ্রেষ্ঠোলাভের আশা করিতে পারি, বাহ্য অঙ্গুষ্ঠানের দ্বারা নহে। এইজন্তই বুদ্ধদেব বলিয়াছেন:—

ন তং মাতাপিতা কয়িরা অঞ্চে এবং বাপি চ এণ্টকা ।

সম্মাপণগ্রহিতং চিন্তং সেয়সো তং ততো করে ॥

সম্যক্ষপরিচালিত চিন্ত মানুষের যেন্নপ শ্রেষ্ঠঃ করিয়া থাকে, মাতা পিতা কিংবা অন্ত কোনো আত্মীয় তেজন পারেন না।

বৌদ্ধনীতি বিশ্বাসীর আচরণ, কার্য ও ভাবনা এই তিনকেই স্থূলকর ও কল্যাণকর করিয়া তোলে। সাধু বৌদ্ধ কদাচ নিষ্ক্রিয় থাকিবেন না, সমগ্র মানবজাতির কল্যাণসাধনে আপনাকে তিনি নিরস্তর নিযুক্ত রাখিবেন। সাধু বৌদ্ধ আপনার চিন্তকেও কদাচ অনাবৃত রাখিবেন না, মঙ্গল ভাবনা দ্বারা—তিনি তাহার চিন্তকে আচ্ছাদিত করিয়া রাখিবেন। বুদ্ধ বলেন:—

যথাগারং স্বচ্ছনং বুট্টী ন সমতি বিষ্ণুতি ।

এবং স্বভাবিতং চিত্তং রাগো ন সমতি বিষ্ণুতি ॥

যেমন সুন্দরৱৃপে আচ্ছাদিত গৃহ ভেদ করিয়া বুট্ট প্রবেশ করিতে পারে না, সেইরূপ স্বভাবিত চিত্ত ভেদ করিয়া পাপাসক্তি প্রবেশ করিতে পারে না ।

বৌদ্ধনীতি মানবকে পাপ হইতে নিবৃত্ত করিয়া কল্যাণের পথে আহ্বান করিয়াই ক্ষান্ত হয় নাই, মানবকে অতঙ্গিত হইয়া পুণ্য কর্ম সাধন করিতে বলিতেছে । বুদ্ধ বলিতেছেন :—

অভিথ্বেথ কল্যাণে পাপা চিত্তং নিবারয়ে ।

দন্তং হি করাতো পুঞ্জঞ্জং পাপশ্চিং রূপতী মনো ॥

কল্যাণলাভের জন্য তোমরা অতি স্বরায় ধাবমান হও, পাপ হইতে মনকে নিবৃত্ত কর । আলংকার সহিত পুণ্যকর্ম করিলে  
মন পাপে রাত হইয়া থাকে ।

বুদ্ধদেব বাহ অনুষ্ঠানক্রিয়াকলাপের উপকারিতায় বিশ্বাস করিতেন না ; প্রাণহীন শৰীরাতে পুণ্য কার্য্যাত তেমনি তিনি অকল্যাণকর মনে করিতেন । যতক্ষণপর্যন্ত আমরা অসুরাগের সহিত পুণ্যকার্য্য না করি, ততক্ষণপর্যন্ত সেগুলি আমাদের নিকট স্বৰূপ ও কল্যাণকর হয় না । এইজন্য পুণ্যকর্ম পুনঃ পুনঃ অকার্যক করিতে হয় । তাহা হইতেই ঐ পুণ্যাসুষ্ঠানগুলির প্রতি আমাদের হৃদয়ের স্বভাবিক প্রবণতা জন্মিয়া থাকে । বুদ্ধ বলিতেছেন—

পুঞ্জঞ্জে পুরিসো করিয়া কয়িরাথেনং পুনঃ নং ।

তমৃহি ছন্দং করিয়াথ স্বথো পুঞ্জঞ্জস্ম উচ্চয়ো ॥

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

যদি কোন ব্যক্তি পুণ্যকর্ম করে, তাহা হইলে সে যেন ইহা পুনঃ  
পুনঃ করে—যেন ইহাতে তাহার অমুরাগ জন্মায়; কারণ পুণ্যসংক্ষে  
স্থৰকর।

পুণ্যার্থুষ্টানকে আমাদের সহজ করিয়া ফেলিতে হইবে, কর্তব্য-  
বোধে নয়, অঙ্গের অমুরোধে নয়; নিজের মনের আনন্দে  
আমাদিগকে পুণ্য আচরণ করিতে হইবে। পাখী যেমন মনের  
আনন্দে গান গায়, মূল যেমন সহজে ফুটিয়া উঠে, তেমনি আনন্দে  
তেমনি সহজে আমরা আপনাদিগকে কল্যাণ ওতে নিয়োজিত  
করিব। অভ্যাস দ্বারা পুণ্যার্থুষ্টানগুলি যখন এমন অনায়াস  
হইয়া উঠে, তখনই সেগুলি মঙ্গল হইয়া উঠে। বৃক্ষ বলেন :—

ভদ্রো পি পস্সতি পাপং যাব ভদ্রং ন পচতি

যদা চ পচতি ভদ্রং অথ ভদ্রো ভদ্রানি পস্সতি ॥

যাবৎ পুণ্যকর্ম পরিপাক প্রাপ্ত না হয়, তাবৎ সাধু ব্যক্তি পুণ্য  
কর্মের মধ্যেও অশুভ দর্শন করিয়া থাকেন; কিন্তু যখনি পুণ্যকর্ম  
পরিপক হয়, তখনি তিনি মঙ্গল দর্শন করেন। পরিপক বস্তু যেমন  
আমাদের রক্তমাংসে পরিণত হইয়া আমাদেরই অঙ্গীভূত হইয়া  
থাকে, অভ্যাস দ্বারা পুণ্যচরণকে তেমনি আমাদের মনের  
সহজ বিষয় করিয়া ফেলিতে হইবে। মন যখন এইরূপ স্বাভাবিক  
পুণ্যপ্রভাব মণিত হইবে, তখনই আমাদের প্রত্যেক অর্থুষ্টান  
মঙ্গল তইয়া উঠিবে।

বাস্তবতার দিকে বৌদ্ধধর্মের কোঁক থাকিলেও মীতির ক্ষেত্রে  
এই ধর্ম ভাবকে অতি উচ্চ আসন দিয়াছে। বৌদ্ধবীতি জোরের  
সহিত এই কথাই গ্রাহ করিয়া থাকে যে, তুমি যাহা বল, তুমি

যাহা কর, সমস্তই মন হইতে বাদিবে মন হইতে করিবে। মন হইতেই ধর্ম উৎপন্ন বলিয়া মন হইতেই তোমাকে হইয়া উঠিতে হইবে। তুমি যে শীল গ্রহণ করিবে তাহা স্বেচ্ছায় প্রবৃত্ত শীল হইবে, সে সম্ভাব্য কতগুলি বিধির অচলগত্তি হইয়া তোমাকে চাপিয়া ধরিলে চলিবে না। তুমি যে শীলকে স্বীকার করিবে তাহা স্বাধীন শীল হইবে। লোকবশঃ কিংবা অর্থলাভের জন্ম তোমার শীল আচরিত হইবে না। তুমি যে মঙ্গল কার্যের অশুষ্ঠান করিবে, তাহা বিমুচ্চের অভ্যন্ত আচার হইলে চলিবে না, তাহা সমাগ্রজ্ঞানপূর্বক আচরিত হইবে। বৃদ্ধদেব বলেন—

অন্তদৰ্থমভিগ্রহ্ণায় সদৰ্থপমুতো সিয়া।

নিজের মঙ্গলকর কার্য সম্যগ্রক্রমে জানিয়া তাহাতে নিবিষ্ট ধাকা কর্তব্য। ভিতর হইতে মাঝুষ ভাল না হইলে, সে ভাল হওয়ায় কোনো ফল নাই বলিয়া, বৃক্ষ বলিয়াছেন—তোমরা মনের ক্রোধ ত্যাগ করিবে, মনকে সংস্ত করিবে, মনের হৃষ্ট আচরণ ত্যাগ করিয়া মনের দ্বারা সৎকর্ম সাধন করিবে। তিনি তাহাকেই ব্যথার্থ স্মৃত্যুত বলেন, যাহার দেহ বাক্য এবং মন এই তিনই স্মৃত্যুত। তিনি বলেন, প্রেম দ্বারা ক্রোধ, মঙ্গল দ্বারা অমঙ্গল, নিঃস্বার্থতা দ্বারা স্বার্থ এবং সত্য দ্বারা মিথ্যা জয় কর। যে অপকার করে তাহার প্রতি ক্রোধ না করিয়া প্রেম দান কর। যে যত অপকার করে, তাহার তত উপকার কর। সংগ্রামে যে লক্ষ লোককে জয় করে সে প্রকৃত বিজয়ী নহে, যে আপনাকে জয় করিয়াছে সেই প্রকৃত বিজয়ী। যে তোমার শক্তি সে তোমার কি অপকার করিতে পারে? তোমার শক্তির অনিষ্ট করে তোমারই বিপর্যাপ্তি

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

মন। স্মৃতিরাং, তোমার চক্ষল মন, যাহা সর্বদা পরিভ্রমণ করিয়া থাকে, তাহাকে সংযত কর, বহু কল্যাণ হইবে। সংযত মনই সুখ আনয়ন করে। পাপ ও পুণ্য সমস্তই তোমার নিজস্ফুল্লত। অগ্নি কেহ তোমাকে পরিত্ব করিতে পারিবে না।

বুদ্ধ বলেন, মনকে নিক্ষেপ করিতে হইলে (১) প্রাণীহত্যা করিও না, (২) যাহা তোমাকে দেওয়া হয় নাই, তাহা তুমি গ্রহণ করিও না, (৩) ব্যভিচার করিও না, (৪) মিথ্যা কহিও না, (৫) স্মরাপান করিও না; এবং (১) তোমার দৃষ্টি সাধু কর (২) তোমার সঙ্কলন সাধু কর (৩) তোমার বাক্য সাধু কর (৪) তোমার ব্যবহার সাধু কর (৫) তোমার জীবিকা অর্জন সাধু কর (৬) তোমার সর্বচেষ্টা সাধু কর (৭) তোমার চিন্তা সাধু কর (৮) সাধুধ্যানে তোমার চিন্ত শমাহিত কর।

নির্বাণপথের যাত্রীকে বুদ্ধ বলিতেছেন—

- (১) তুমি যে পুণ্য লাভ করিবাছ তাহা রক্ষা করিবার চেষ্টা কর।
- (২) নব নব পুণ্যলাভের চেষ্টা কর।
- (৩) পুরুষের সঞ্চিত পাপ অবিলম্বে ত্যাগ কর।
- (৪) নৃতন পাপ তোমাকে আক্রমণ না করে, তজ্জন্ম সতর্ক হও।

উপরিউক্ত প্রথম পাঁচটি নৈতিক নিষেধকে আচুষ্ঠানিক বৌদ্ধগণ “পঞ্চশীল” বলেন। তাহারা “পঞ্চশীল”, “অষ্টশীল” বা “দশশীল” গ্রহণ করিয়া থাকেন। শীলকে তাহারা নির্বাণলাভের পাথের বলিয়া জানেন। তাহারা শীলপালন দ্বারা কল্যাণলাভ করেন বলিয়া শীলকে “মহামঙ্গল,” “কুশল” প্রভৃতি নাম দিয়াছেন।

শামুষের হৃদয়ে যে পাপ, যে চক্ষলতা অমিয়া উঠিয়া তাহাকে

## বৌদ্ধনীতি

সত্যের সাক্ষাৎকার লাভ হইতে বঞ্চিত করিয়া থাকে, বৃক্ষদের  
মানব-মনের সেই মলিনতাকে “অবিশ্বা” নাম দিয়াছেন। সকল  
মলিনতা হইতে এই অবিশ্বাকে তিনি নিরুত্তম মলিনতা বলিয়াছেন।

ততো মলা মলতরং অবিজ্ঞা পরমং মলং।

এতং মলং পহস্তান নিম্নলা হোথ ভিক্খবো ॥

অপর মলিনতা অপেক্ষা অধিকতর মলিনতা আছে; অবিশ্বাই  
সেই মলিনতা। হে ভিক্ষুগণ, তোমরা সেই মলিনতা ত্যাগ  
করিয়া নির্মল হও। এই মলিনতা বা অবিশ্বাকে বিনাশ  
করিতে পারিলেই মাতৃমের মন শুক্র অপাপবিন্দ হয় এবং তখনই  
মানব সত্যের সাক্ষাৎকার লাভ করিয়া ধৃত হয়।

উত্তরকালে মহাপুরুষ যিশুও ঠিক ঐ কথাটি ঘোষণা করিয়াছেন  
|| “Blessed are the pure in heart for they shall  
see God”—অর্থাৎ, নির্মল-হৃদয় ব্যক্তিরা ধৃত, কারণ তাহারাই  
ঈশ্বরের দেখা পাইবেন।

---

## ବୌଦ୍ଧ ଗୃହ ଓ ଶୁଦ୍ଧି

ଭଗବାନ୍ ବ୍ରଦ୍ଧ ବଲିଲେନ—ହେ ଶୁଦ୍ଧି, ତୁ ମି ତୋମାର ଗୃହକେ ମଙ୍ଗଳେର ଉଜ୍ଜ୍ଵଳ ଆଲୋକେ ଅଦୀଶ୍ଵର କର ତୋମାର ଗୃହେର ସର୍ବଦିକ ମଙ୍ଗଳ ଦ୍ୱାରା ସୁରକ୍ଷିତ କର; ପ୍ରାଣହିନୀ ବାହୁ କ୍ରିୟାକଳାପ ଦ୍ୱାରା ଇହା ରକ୍ଷିତ ହିତେ ପାରେ ନା ।

ହେ ଶୁଦ୍ଧି, ପିତାମାତାର ସେବା କର, ତ୍ବାହାଦେର ସମ୍ପାଦି ରକ୍ଷା କର, ସର୍ବତୋଭାବେ ତ୍ବାହାଦେର ଉତ୍ସର୍ଗିକାରୀ ହିର୍ବାର ଯୋଗ୍ୟ ହେ, ତ୍ବାହାର ପରଲୋକେ ଗମନ କରିଯା ଥାକିଲେ ଶ୍ରଦ୍ଧାର ସହିତ ତ୍ବାହାଦିଗକେ ଶ୍ରବଣ କର, ତାହା ହଇଲେଇ ତୋମାର ଗୃହେର ଏକଦିକ ସୁରକ୍ଷିତ ହିବେ । ଯିନି ତୋମାର ଜ୍ଞାନନେତ୍ର ଉନ୍ନାଗିତ କରିଲେନ, ସେଇ ଗୁରୁକେ ଦେସିବାମାତ୍ର ଦଶାୟମାନ ହିଏ, ତ୍ବାହାର ସେବା କରିଓ, ଆଦେଶ ପାଲନ କରିଓ, ତ୍ବାହାର ଅଭାବ ମୋଚନ କରିଓ ଏବଂ ତିନି ଯେ ଉତ୍ପଦେଶ ଦାନ କରିବେନ, ତାହା ମନୋଯୋଗପୂର୍ବକ ଶ୍ରବଣ କରିଓ; ତାହା ହିତେ ତୋମାର ଗୃହେର ଅନ୍ୟ ଏକଟ ଦିକ ମଙ୍ଗଳେ ରକ୍ଷିତ ହିବେ । ଯିନି ତୋମାର ସହଧର୍ମୀ, ସହକର୍ମୀ, ସହଭୋଗିନୀ ସେଇ ଶ୍ରୀକେ ସମ୍ମାନ ଦେଖାଇଓ, ତ୍ବାହାର ସହିତ କଥନେ ବିଶ୍ୱାସଧାତକତା କରିଓ ନା, ତିନି ଯାହାତେ ତୋମାର ପ୍ରତି ଶ୍ରଦ୍ଧାସମ୍ପନ୍ନ ହନ ତାହାର ଚେଷ୍ଟା କରିଓ, ତ୍ବାହାକେ ବ୍ୟାଲକ୍ଷଣ ଦାନ କରିଓ ଏବଂ ତୋମାର ଆହୁଜ ପୁତ୍ର କର୍ତ୍ତାଦିଗକେ ପାପ କର୍ମ ହିତେ ବିରତ ରାଖିଓ । ଧର୍ମ, ବିଜ୍ଞାନ ଓ ଶିଳ୍ପ ଶିକ୍ଷା ଦିଇ, ତାହାଦିଗକେ ଆପଣ ହିଂସାତ୍ମିର ଉପଯୁକ୍ତ ଉତ୍ସର୍ଗିକାରୀ କରିଓ; ତାହା ହିତେ ତୋମାର ଗୃହେର ଅପର ଏକଟ

ଦିକ ମନ୍ତ୍ରଳ ଦ୍ୱାରା ସୁରକ୍ଷିତ ହିଁବେ । ଧୀହାରା ତୋମାର ହିଟେଯୀ ଆୟୁରୀ ସ୍ଵଜନ ଓ ବନ୍ଧୁ, ତୀହାଦେର ସହିତ ସନ୍ଦାଳାପ କରିଓ, ତୀହା-ଦିଗକେ ଉପହାର ଦିଓ, ତୀହାଦେର ହିତସାଧନ କରିଓ, ତୀହାଦିଗକେ ଆପନାର ତୁଳ୍ୟ ଜ୍ଞାନ କରିଓ, ନିଜେର ଧନ ମସ୍ପଦେର ଏକାଂଶ ତୀହା-ଦିଗକେ ଦାନ କରିଓ, ତୀହାଦିଗକେ ବିଗଥଗାୟୀ ହିଁତେ ଦିଓ ନା, ମରିଦ୍ର ହିଁଯା ପଡ଼ିଲେ ତୀହାଦିଗକେ ଆଶ୍ରମ ଦିଓ, ତାହାଦେର ପରିଜନ-ଗଣେର ସହିତ ସଦ୍ଦର ବ୍ୟବହାର କରିଓ ; ତାହା ହିଁଲେ ତୋମାର ଗୃହେର ଏକଟି ଦିକ ମନ୍ତ୍ରଳେ ରକ୍ଷିତ ହିଁବେ । ପରାର୍ଥେ ଧୀହାରା ଆପନାଦିଗକେ ଉତ୍ସର୍ଜନ କରିଯାଇଛେ, ଧୀହାଦେର କଳ୍ୟାଣ କାମନା ନିରପେକ୍ଷଭାବେ ସର୍ବଜୀବେର ପ୍ରତି ବର୍ଷିତ ହିଁତେଛେ, ମେଇ ସାଧୁସର୍ଜନଦିଗକେ ତୁମ୍ଭ କାଯମନୋବାକ୍ୟେ ସେବା କରିଓ, ତୀହାଦିକେ ଅନ୍ନ ବନ୍ଧୁ ଦାନ କରିଓ, ଶ୍ରଦ୍ଧାପୂର୍ବକ ତାହାଦିଗକେ ସ୍ଵଗୁହେ ଅତିଥିକରିପେ ବରଣ କରିଯା ଲାଇଓ ; ତାହା ହିଁଲେ ତୋମାର ଗୃହେର ଆର ଏକଟି ଦିକ ମହାମଙ୍ଗଲେର ପ୍ରଭାୟ ରକ୍ଷିତ ହିଁବେ । ଦେହେର ଦ୍ୱାରା ମନେର ଦ୍ୱାରା ସାହାରା ତୋମାର ସେବା କରେ, ତୋମାର ସନ୍ତୋଷବିଧାନେର ଜନ୍ୟ ସାହାରା ସର୍ବଦା ତେଥେ ରହିଯାଇଛେ, ତୁମି ମେଇ ଦାସଦାସୀଦିଗକେ କର୍ମ ଭାଗ କରିଯା ଦିଓ ; ଅନ୍ନ ଦିଯା ବେତନ ଦିଯା ପାରିତୋଷିକ ଦିଯା ତାହାଦିଗକେ ପ୍ରତିପାଳନ କରିଓ ; ଆପନି ସେ ଶୁଦ୍ଧାତ୍ମ ଦ୍ରବ୍ୟ ଆହାର କର ତାହାର ଅଂଶ ତାହାଦିଗକେ ବଣ୍ଟନ କରିଯା ଦିଓ, ମାଝେ ମାଝେ ତାହାଦିଗକେ କର୍ମ ହିଁତେ ଅବସର ଦିଯା ସଞ୍ଚିତ ରାଖିଓ ଏବଂ ତାହାରା ଫୁଲ ହିଁଲେ ତାହା-ଦିଗକେ ଔଷଧ ପଥ୍ୟ ଦାନ କରିଓ ; ତାହା ହିଁଲେ ତୋମାର ଗୃହେର ଅପର ଏକଟି ଦିକ ମନ୍ତ୍ରଳମ୍ଭିତ ହିଁଯା ସୁରକ୍ଷିତ ହିଁବେ ।

ବୁନ୍ଦ ବଲିଲେନ, —ହେ ଗୁହୀ, ଯିନି ଧର୍ମକେ ଭାଲ ବାସିବେନ, ତିନିଇ

## বৃক্ষের জীবন ও বাণী

বিজয়ী হইবেন, যিনি ধর্মকে স্থগ করিবেন, তিনিই পরাভূত হইবেন। হর্জন যাহার প্রিয়, যে ব্যক্তি সাধুজনের আচরণ বর্জন করিয়া হর্জনের অমুসরণ করে, তাহার পরাভব স্ফুরিত। জনশ্রেষ্ঠের সঙ্গে যে জন আপনাকে ভাসাইয়া দিয়া তক্ষিতভাবে উদ্যমহীন বীর্যহীন জীবন যাপন করে এবং যে ব্যক্তি ক্রোধপরায়ণ তাহাকে পরাভব স্বাক্ষর করিতেই হয়। যে ব্যক্তি ঐশ্বর্যের অধিকারী হইয়াও বৃক্ষ জনকজননীর ভরণ পোষণ করে না তাহার পরাভব অবশ্যস্তাবী। সাধুসজ্ঞনকে যে ব্যক্তি মিথ্যাদ্বারা প্রতারিত করে, তাহাকেই পরাভূত হইতে হয়। যে আত্মস্তুরি ব্যক্তি অশেষ ধনধান্যের অধিকারী হইয়াও সমস্ত স্বর্থসেব্য পদার্থ একাকী ভোগ করে, তাহার পরাভব নির্ণিত। ধনের গর্বে, কুলের অভিমানে এবং বৎশের গৌরবে যে ব্যক্তি অক্ষ হইয়া আঘীরাদিগকে স্থগ করিয়া থাকে, তাহারি পরাভব ঘটিয়া থাকে। যে ব্যক্তি ব্যাভিচারে, মন্ত্রানে এবং অক্ষক্রীড়ায় প্রদত্ত, সে পরাভূত হইবেই। তাহারই পরাভব হইবে, যে আপনার ধর্মপঞ্জীর প্রতি বিরক্ত, অগ্রের দ্রীর প্রতি অভ্যরণ্ত। যে ব্যক্তি আপনার অল্প সম্পত্তি অতৃপ্ত হইয়া সাম্রাজ্যের অধিকার কামনা করে তাহাকেই পরাভব স্বীকার করিতেই হয়।

গৃহের সর্বদিক যেমন মঙ্গলের দ্বারা স্ফুরিত করিবার জন্য বৃক্ষদেব গৃহীকে আদেশ করিলেন, তেমনি তিনি তাঁহার আপনার অস্তর বাহির উভয়দিক পুণ্য পবিত্রতার মঙ্গলবর্ষে আচ্ছাদিত করিতে উপদেশ দান করিয়াছেন। তিনি গৃহীকে কহিলেন—হে গৃহী, তোমাকে যখন গৃহধর্ম পালন করিতে হইবে, তুমি কোনো-

## বৌদ্ধ গৃহ ও গৃহী

ক্রমে ভিক্ষুর ব্রত সম্যক্ প্রতিপাদন করিতে পারিবে না, তুমি যাহাতে সাধু গৃহস্থ হইতে পার, আমি তাহার জন্য তোমাকে নিম্নলিখিত ব্রত গ্রহণ করিতেছি—

তুমি কদাচ জীবহত্যা করিও না, করাইও না কিংবা অপরের জীবহত্যার অশুমোদন করিও না। সবল, দুর্বল সর্বপ্রাণীর হিংসা হইতে বিরত হও।

যাহা তোমাকে দেওয়া হয় নাই, তাহা স্বয়ং কিংবা অন্তের সহায়তায় অপহরণ করিও না। সর্বপ্রকার চৌর্য হইতে বিরত হও।

জানী ব্যক্তি ইল্লিয়ের অসংযম জলস্ত অঙ্গার তুলাজ্ঞান করিয়া বর্জন করিয়া থাকেন। যদি তুমি তোমার প্রবৃত্তির উপর সম্পূর্ণ জয়ী হইতে অসমর্থ হও, তাহা হইলেও কদাচ ব্যভিচার করিও না। মিথ্যাভাবণের পক্ষ সমর্থন করিও না, সর্ববিধ মিথ্যার সংশ্লব হইতে মুক্ত থাকিবে। সন্দর্শের প্রতি তোমার যদি কিছুমাত্র অশুরাগ থাকে, তাহা হইলে স্ফুরাপান করিও না, অন্তকে পান করিতে দিও না, অন্তের পানের অশুমোদন করিও না, অন্তকে পান করিতে দিও না, স্ফুরাপানে উন্মত্ত হইয়া নির্বোধেরা নানা পাপাচরণ করিয়া থাকে, অন্তকে ইহা পান করাইয়া উন্মত্ত করিয়া তোলে; পাপের বাসভূমি এই স্ফুরাপান এবং তজ্জনিত প্রমত্ততা অসজ্জনেরই প্রিয়, তুমি ইহা পরিবর্জন কর। তুমি মাল্য ধারণ, স্মৃগন্ধত্ব্য ব্যবহার এবং স্বকোমল শয্যায় শয়ন করিও না।

বুদ্ধ কহিলেন,—হে গৃহী, পরম মঙ্গল লাভ করিতে হইলে,

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

তুমি বৃক্ষকে সম্মান করিও, কদাচ পরিগ্রী-কাতর হইও না ; ধর্মে  
তোমার আহসান হউক, ধর্মে তোমার শ্রীতি হউক, ধর্মজ্ঞান-  
লাভের অন্ত তোমার পিপাসা হউক, ধর্মেই তুমি স্থিত হও, ধর্মের  
প্রতিকূলে কোন বিতঙ্গ তুলিও না, যাহাতে ধর্মে কলঙ্কস্পর্শ  
করিতে পারে, এমন কোনো আচরণ করখনো করিও না। অসত্য  
ভাষণ ত্যাগ করিয়া শোভন বাক্যালাপে দিন যাপন করিও।  
যিনি তোমার শুরু, যথাকালে তাঁহার সমীপে গমন করিও।  
সর্বপ্রকার শৃষ্টতা ত্যাগ করিয়া তোমার প্রকাবনত চিন্ত সর্বদা  
তাঁহার সম্মুখে স্থাপন করিও। যাহা মঙ্গল তাহা করিও এবং  
তাহা পুনঃ পুনঃ স্মরণ করিয়া অভ্যাস করিয়া লইও। তুমি ভগুতা  
ক্লক্ষতা, লোভ, মোহ অহঙ্কারাদি বর্জন করিয়া দৃঢ়চিত্তে প্রসন্নভাবে  
দিন যাপন কর। সন্দর্শে তোমার চিন্ত যদি নন্দিত হয়, তুমি  
শান্তি প্রেম ও ধ্যানের মধ্যেই অবস্থান করিতে পারিবে।

## বৌদ্ধজীবন

হংখের অস্তিত্ব একটি মহাসত্য।\* মানবজীবনের অপরিহার্য অনন্ত দুঃখ যখন সিদ্ধার্থের প্রজ্ঞাগোচর হইল, তখন তিনি ভোগৈর্ঘ্যের প্রতি বীতশ্বদ হইয়া ভিক্ষুত্ব গ্রহণ করেন। তিনি দেখিয়াছিলেন, সাধারণ মানবকে অশেষ দুঃখ ভোগ করিতে হয়। একটি দুঃখের অবসান হইতে না হইতেই দ্বিতীয় একটি দুঃখের উত্থান হইতেছে। উভাল তরঙ্গমালার তুল্য দুঃখপরম্পরা একটির পর আর একটি মানবকে আক্রমণ করিতেছে; তাহার সংগ্রামের বিরতি নাই।

সিদ্ধার্থের ঘনে প্রথম উত্থিত হইল, এই দুঃখের মূলভূত কারণ কি? মানব আত্মশক্তি দ্বারা এই দুঃখরাশি নিঃশেষে নিরূপকরণ করিতে পারে কি না? কি উপায় অবগত্বন করিলে এই দুঃখের নিয়ন্ত্রিত হইতে পারে?

সাধারণ মানব আপন ব্যক্তিস্ত্রের নিগৃত তাৎপর্য আপনি অবগত নহে; ঐহিক জীবনযাত্রার শেষে সে যে কোন् পরিণামে উত্তীর্ণ হইবে তাহা কখনো তাহার কল্পনায়ই উদ্দিত হয় না; তাহার প্রত্যেক কার্য, প্রত্যেক বাক্য, প্রত্যেক চিন্তা কোন্ পরিণামের স্ফূর্তি করিতেছে, সে তাহা অবগত নহে; তাহার বর্তমান ব্যক্তিষ্ঠ

\* দুঃখ, দুঃখের উত্তৰ, দুঃখের নিয়ন্ত্রিত এবং দুঃখনিয়ন্ত্রিত উপায় এই চারিটি বৌদ্ধশাস্ত্রে চতুর্যসত্য নামে উক্ত হইয়া থাকে।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

কেবল করিয়া সন্তু হইল, সেই রহস্যসম্বন্ধেও সে সম্পূর্ণ অজ্ঞ। আপনাকে আপনি না জানিয়া মানব আপনার সন্তা রক্ষা করিবার নিষিদ্ধ নিরন্তর সংগ্রাম করিতেছে। অন্ধ যেমন আপনার গন্তব্য-পথ দেখিতে পায় না, তথাপি দণ্ড হত্তে কোনৱেপে যাতায়াত করে, মানবও তদ্দপ অন্ধভাবে জীবনপথে চলিতে থাকে। সন্তা রক্ষা করিবার জন্য এই সংগ্রামে মানব যেমন অশেষ দৃঃখ পাইয়া থাকে, তেমনি সূল স্মৃথি লাভ করিয়া থাকে। জীবন এই স্মৃথি দৃঃখের সংমিশ্রণ। শশিকলায় যেমন হ্রাস ও বৃদ্ধি আছে, তরঙ্গে যেমন উত্থান ও পতন আছে, জীবনে তেমনি স্মৃথি ও দৃঃখ রহিয়াছে।

দৃঃখের অস্তিত্বসম্বন্ধে কাহারো সদেহ করিবার কোন হেতু নাই। সমগ্র বিশ্বজীবন হইতে আপনাকে বিচ্ছিন্ন করিয়া মানব যথন আপনার ক্ষুদ্র সীমাবিশিষ্ট সন্তা রক্ষা করিবার জন্য সংগ্রাম করে, তখন তাহাকে দৃঃখভোগ করিতেই হয়। সমগ্র জগতে সংযোগবিশেগের যে অগোঢ় বিধান বিশ্বমান আছে, দেব মানব কেহই সেই বিধান অতিক্রম করিতে পারিবেন না। যে শক্তি-সমূহের সমবায়ে একটি স্বতন্ত্র সন্তার উন্নত হইল, একদিন-না-একদিন সেই শক্তিপুঞ্জ বিশিষ্ট হইয়া পড়িবেই। যে মুহূর্তে একটি সন্তার স্ফটি হইল, সেই মুহূর্তেই তাহার উপর জরাব্যাধিমৃত্যুর ক্রিয়া আরম্ভ হইল। মানবের সন্তা সীমার দ্বারা আবদ্ধ ; যেখানে সীমা, সেইখানেই অবিদ্যা ; যেখানে অবিদ্যা, সেইখানেই দৃঃখ।

মানব যখন একটি স্বতন্ত্র সন্তা লাভ করে, তখন তাহার মন ও পঞ্চ জ্ঞানেন্দ্রিয় এই ছয়টি মুক্ত দ্বার দিয়া রাহিবের বিশ্ব প্রকৃতি তাহার উপর প্রভাব বিস্তার করিয়া থাকে ; ইহারই ফলে মানবের

মনে বেদনার সংক্ষার হয় এবং ঐ বেদনা নালা তৃষ্ণার আকারে আপনাকে প্রকাশ করে। মানব তাহার এই তৃষ্ণার দাবী কিছুতেই সম্পূর্ণরূপে পূরণ করিতে পারে না ;—মন প্রেম বলিয়া যাহা চাই তাহা সকল সময়ে পায় না, এবং অপ্রিয় বলিয়া যাহা বর্জন করিতে চাই, তাহাও সময়ে সময়ে তাহাকে গ্রহণ করিতে হয়।

তৃষ্ণার রসদ যোগাইতে এই অসমর্থতাই মানবের যাবতীয় দৃঃখের মূলীভূত কারণ। যে মানব আপনাকে আপনি সম্যগ্জ্ঞাত নহে, তাহার তৃষ্ণা লতার ঘায় ক্রমশঃ বিস্তৃত হইয়া পড়ে। মেঘবর্ষণে তৃণরাজি যেমন দিন দিন বর্দ্ধিত হয়, তৃষ্ণাভিভূত ব্যক্তির দৃঃখও তেমনি দিন দিন বৃদ্ধিপ্রাপ্ত হইয়া থাকে। জালবজ্জ শশকের ঘায় তৃষ্ণাপরিবৃত ব্যক্তি পঞ্চ ইক্ষিয় ও পঞ্চ বিষয় এই দশ-একার শৃঙ্খলে সংযুক্ত থাকিয়া বারংবার দৃঃখ পাইয়া থাকে।

অবিদ্যাবশে মানব আপনাকে বিশ্ব হইতে স্বতন্ত্র বলিয়া মনে করিয়া থাকে, কিন্তু সে এই অনন্ত বিশ্বরূপ মহাসাগরের একটি ক্ষণস্থায়ী বুদ্ধিমূল্য। স্বভাবতঃই তাহার মনে হয়, যেন সে ভূত কালের, বর্তমান কালের ও ভবিষ্যৎকালের চেতন অচেতন সকল পদার্থ হইতে স্বতন্ত্র। এই বোধের বশবর্তী হইয়াই সে তাহার ক্ষুদ্র ব্যক্তিস্ত্রের শ্রীতিসাধনের জন্য নিয়ত চেষ্টা করিয়া থাকে ; অথচ সংগ্রামের ফলে তুচ্ছ স্বর্থোপকরণ লাভ করিয়া তাহার তৃষ্ণা শাস্ত না হইয়া বৃদ্ধিপ্রাপ্তি হয় ; এই প্রকারে সে বৃহত্তর দৃঃখ এবং উগ্রতর নৈরাশ্যের সম্মুখীন হইতে থাকে।

কিপ্রবেগে অথ ছুটাইয়া সমতল ভূমির উপর দিয়া সারথি শকটারোহণে অগ্রসর হইতে হইতে প্রতিমুহূর্তেই তাহার প্রচণ্ড

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

গতি অমূল্য করিতেছে, বলদর্পিত অথও পদপীড়িত পৃথিবী হইতে আপনাকে স্বতন্ত্র বলিয়া মনে করিতেছে; কিন্তু অত্যুচ্চ প্রাচীরের উপরে দণ্ডয়মান এক প্রহরী ইহাদের স্বতন্ত্র সন্তা আদৌ লক্ষ্য করিতেছে না, সে দেখিতেছে একটি অথঙ্গ পদার্থ পৃথিবীর উপরে নড়িতেছে; বায়ুবেগে আন্দোলিত কেশের যেমন অশ্঵েরই দেহাংশমাত্র, উক্ত অথঙ্গ পদার্থটি তদ্বপ ধরণীরই অংশমাত্র। তেমনি যিনি জ্ঞানের উচ্চ চূড়ায় আরোহণ করেন, তিনিই পূর্ণ সত্যের সাক্ষাৎকার লাভ করিয়া থাকেন।

মানব যতদিন আপনার প্রীতিকামনায় তুচ্ছ সুখভোগের অন্বেষণ করিবে এবং আপনার ক্ষুদ্র ব্যক্তিস্বকে ফাঁপাইয়া-ফুলাইয়া তুলিবে, ততদিন সে কোনোক্ষেত্রে হংথের হাত এড়াইতে পারিবে না। আর যখন তাহার রাগভেষাদি থাকিবে না, চিত্ত শান্ত হইবে, তখনই ধৰ্ম সম্যক্ত উপলক্ষি করিয়া অলোকিক আনন্দ লাভ করিবে।

মহাপুরুষ বুদ্ধের জীবন মানবকে এই কথাই বলিতেছে—হে মানব, যে ক্ষুদ্র অহংবৃক্তি তোমাকে বিশ্ব হইতে পৃথক্ রাখিয়াছে, ঐ ভেদবৃক্তি তোমার প্রার্থনীয় নহে; বৃক্তি স্থির করিয়া তুমি শীল গ্রহণ কর; মঙ্গলব্রতসাধনের বিমল আনন্দ লাভ করিলে ক্রমশঃ তোমার সকল হংথের ধ্বংস হইবে। পুল্পিত তঙ্কর শ্লায় তুমি রাগভেষাদি-ম্লান কুসুমগুলি ত্যাগ কর। বোধকে জাগরিত করিয়া তুমি আপনাকে প্রসারিত করিলেই সকল হীনতার, সকল ক্ষুদ্রতার উর্জ্জে উঠিয়া দেশকালের অতীত-বিষ্঵ের সহিত ঐক্য অনুভব করিবে। এই ঐক্যানুভূতিই তোমার প্রার্থনীয়। এই

বোধই সকল সত্ত্বের সার। সঙ্কুচিত হইও না, নির্ভরে অগ্রসর হইতে থাক, তুমি কল্যাণকর নির্বাগ লাভ করিতে পারিবে।

হে মানব, সকল সংশয় ছিন্ন করিয়া তুমি সার সত্ত্বের অহুসন্ধানে প্রবৃত্ত হও, ঐ সত্ত্বের বীজ তোমারি অঙ্গেরে প্রচল্লিত আছে। তোমার ক্ষুদ্র সভাহৃতি কি কখনো তোমাকে বিমল আনন্দ দান করিয়াছে? তুমি কোন্ বস্তুর জন্য সংগ্রাম করিতেছ? স্বাস্থ্য সম্পদ স্বৰ্থ শান্তি সাফল্য খ্যাতি হয়ত তোমার কাঞ্চিত বিষয় হইবে; কিন্তু ইহারা কি তোমাকে শাশ্বত আনন্দ দান করিতে পারে? জরা ও ব্যাধি তোমার স্বাস্থ্যের বিনাশসাধনের জন্য প্রত্যাহ যুদ্ধ করিতেছে; যাৎ তুমি চিত্তে শান্তিলাভ করিতে না পারিবে, তাৎ সম্পদ ভোগ স্বৰ্থ শক্তি সাফল্য খ্যাতি কিছুতেই তোমাকে বিমল আনন্দ দান করিতে পারিবে না। ক্ষুদ্র স্বৰ্থভোগের বক্ষণগুলি ছিন্ন করিয়া তুমি যখন সত্ত্বের বিমল জ্যোতির সাক্ষাৎকার লাভ করিবে, তখন দেখিতে পাইবে তুমি যে কল্যাণ লাভ করিয়াছ তাহা কত গভীর, কত পরিপূর্ণ, কেমন অনন্ত-প্রসাৱী।

হে নির্বাগকামী মানব, তোমার চিন্ত-অশ্঵কে সংযত করিতেই হইবে, তৃষ্ণার মূল উৎপাটন করিতেই হইবে। নচেৎ নদীর শ্রোত যেমন কুলজাত নলকে পুনঃ পুনঃ বক্র করিয়া থাকে, কামলালসা তেমনি তোমাকে বারংবার আক্রমণ করিয়া পীড়িত করিবে। মূল অচ্ছিন্ন থাকিলে বৃক্ষ যেমন পুনর্বার অঙ্কুরিত হয়, তেমনি তৃষ্ণার মূল উৎপাটিত না হইলে দৃঃখ পুনঃ পুনঃ আসিবেই। তুমি উর্গনাভের শ্বায় ক্ষুদ্র জাল রচনা করিয়া তাহারই মধ্যে আপনাকে আবক্ষ করিয়া রাখিয়াছ, মণ্ডুকের শ্বায় কৃপকেই সর্বস্ব মনে করিতেছ;

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

একবার কৃপ হইতে উর্কে উঠিলেই অনস্ত ব্রহ্মাণ্ড প্রত্যক্ষগোচর হইবে। তুমি ওঠ, জাগরিত হও; স্বার্থত্যাগ করিয়া পরার্থে জাগরিত হও; ক্ষুদ্রতা ত্যাগ করিয়া বিরাটকে গ্রহণ কর; আপনার মধ্যে ক্ষুদ্র আপনাকে অব্যবহণ না করিয়া সর্বজীবের ও সর্বভূতের মধ্যে আপনার বৃহৎ মূর্তি প্রত্যক্ষ কর।

হে ধর্মপথের যাত্রী, তুমি তোমার প্রীতিকে বাধাহীন সীমাহীন করিয়া সর্বদেশে সর্বকালে প্রসারিত কর। তুমি ইহ জীবনেই আপনার বিরাটসত্ত্ব অনুভব করিতে পার, ইহাই তোমার শ্রেষ্ঠ গৌরব; তুমি স্বয়ং আপনার প্রদীপস্থলপ হইয়া, আত্মশক্তি দ্বারা চরম কল্যাণ লাভ করিতে পার, ইহাই তোমার পরম গৌরব। যে দিন বিমল বোধি লাভ করিয়া তুমি ধৃত হইবে সে দিন তোমার স্বার্থ বিশ্বজনের স্বার্থ হইবে, সে দিন তোমার কল্যাণ বিশ্ববাসীর কল্যাণ হইবে।

ইহ জীবনেই আপনার বিরাটসত্ত্ব অনুভব করিয়া নির্বাণামৃত-লাভ সম্ভবপর বলিয়া বৌদ্ধসাধু জীবনকে অতি মূল্যবান্ বলিয়া মনে করেন। স্মৃথ হঃখ আনন্দ নিরানন্দ এমন কি মৃতুপর্যাপ্ত অগ্রাহ করিয়া সর্বভূতের মঙ্গলসাধনে তিনি অকৃষ্টিচিত্তে আপনাকে অর্পণ করিয়া থাকেন; কারণ তিনি অনুভব করিয়া থাকেন যে, তিনি বিচ্ছিন্ন নহেন, সমস্তের সহিত নিখৃঢ় যোগে সংযুক্ত এবং সর্বভূতের মঙ্গলই তাহার মঙ্গল। আপনার ক্ষুদ্রসত্ত্বার সম্পূর্ণ বিসর্জন এবং বিরাটসত্ত্বার মধ্যে অবস্থানই বৌদ্ধজীবনের শ্রেষ্ঠ পত্রিণতি।

## ବୌଦ୍ଧକର୍ମ

ଏଇଙ୍କପ କଥିତ ଆଛେ, ବିମଳ ବୌଦ୍ଧିଲାଭ କରିଯା ଭଗବାନ୍ ସୁଜନ୍ଦେବ  
ବଲିମାଛିଲେ—

ଅନେକଜାତିସଂସାରଂ ସନ୍ଧାବିମ୍ସଃ ଅନିବିସଃ ।

ଗୃହକାରକଂ ଗବେସଞ୍ଚୋ ଦ୍ଵକଥା ଜାତି ପୁନପ୍ରମଃ ॥

ଗୃହକାରକ ! ଦିଟ୍ଟଠୋହସି, ପୁନ ଗେହଃ ନ କାହସି

ସବା ତେ ଫାନ୍ଧୁକା ଭଗ୍ନା ଗହକୃଟଂ ବିସଂଜ୍ଞିତଂ ।

ବିସଞ୍ଚାରଗତଂ ଚିନ୍ତଂ ତଣ୍ଠାନଂ ଥୟମଞ୍ଜାଗା ।

ଗୃହକାରକେର ସନ୍ଧାନ କରିଯା ତାହାକେ ନା ପାଇୟା କତବାର ଜନ୍ମ-  
ଗ୍ରହଣ କରିଲାମ, କତ ସଂସାର ପରିଭ୍ରମଣ କରିଲାମ ; ପୁନଃ ପୁନଃ ଜନ୍ମ-  
ଗ୍ରହଣ କରିଯା କି ହୁଅଥି ପାଇଲାମ ! ହେ ଗୃହକାରକ, ଏବାର ତୋମାର  
ଦେଖା ପାଇୟାଛି, ଏବାର ଆର ଗୃହରଚଳା କରିତେ ପାରିବେ ନା, ତୋମାର  
ସକଳ ଉତ୍ତମ ଓ ଗୃହଭିତ୍ତି ଭଥ୍ ହଇୟାଛେ, ଆମାର ବିଗତମଂକ୍ଷାର ଚିନ୍ତର  
ସକଳ ତୁଳା କ୍ଷୟପ୍ରାପ୍ତ ହଇୟାଛେ ।

ଏଇ ବାଣୀଟିର ମଧ୍ୟେ ସ୍ଵର୍ଗପାଇବା ଦେଖିତେ ପାଇ, ଏକଇ ଗୃହକାରକ  
ଜୀବେର ଜୟାନ୍ତରେର ମଧ୍ୟ ଦିଲା ଶ୍ରୋତୋକ୍ରମେ ପ୍ରସମ୍ଭାଗ ଏବଂ ଏଇ ଗୃହ-  
କାରକ ମାନ୍ବେର ମହାବୋଧିର ଅତ୍ୟକ୍ଷ ଗୋଚର ହଇଲେଇ, ଗୃହେର ସାଙ୍ଗ-  
ମରଞ୍ଜାମ୍ ଚର୍ଚାମାର ହୟ ଏବଂ ଗୃହକାରକେର ସକଳ କ୍ଷମତା ପରାହତ ହଇୟା  
ଯାଏ । ଗୃହକାରକେର ପ୍ରତିଭାତ୍ମି ମଂକ୍ଷାର ଓ ତୁଳା ; କାରଣ ମଂକ୍ଷାରେର  
ଓ ତୁଳାର କ୍ଷମ ହଇଲେ ତାହାର ଆର ପାଦକ୍ଷେପେର ହାନପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଥାକେଲା ।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

অভিধর্ম এই গৃহকারের নাম দিয়াছেন কর্ম। বাহিরের ক্রিয়াগুলি বা ব্যাপারগুলি কর্ম নহে। আমি শক্তিকে বধ করিলাম, এই হননব্যাপার কর্ম নহে, ইহা সাধন করিয়া যে সংস্কারের উৎপত্তি হইল, তাহাই কর্ম বা উক্ত সংস্কারের অস্তর্নিহিত গৃচ্ছক্তি কর্ম। রূপ বেদনা সংজ্ঞা সংস্কার ও বিজ্ঞান ইহাদের মধ্যে যে শক্তি অবস্থান করিয়া ইহাদিগকে বুনিয়া অপূর্ব ব্যক্তিত্বের জাল রচনা করে, কর্ম সেই শক্তি। বৌদ্ধেরা এই ব্যক্তিত্বের নিরপেক্ষ অস্তিত্ব স্বীকার করেন না। স্র্যরশ্মি ও বৃষ্টির কণা যেমন মনো-মোহন ইন্দ্রিয় রচনা করে, সেইরূপ ক্লপবেদনাদি স্ফন্দই আশৰ্য্য ব্যক্তিত্বের স্ফটি করিয়া থাকে; বস্তুৎসব ব্যক্তিত্বের একটি স্বতন্ত্র অস্তিত্ব নাই। দ্রুই স্থানের অস্তর্বর্তী বায়ুপ্রবাহ ও দ্রুই স্থানের চাপের তারতম্য দূর ইহিবামাত্র যেমন বিশ্ববায়ুর সহিত মিলিয়া যায়, আমাদের ব্যক্তিত্বও বাসনার বিলোপ ঘটিবামাত্র তেমনি বিশ্বসন্তার সহিত মিলিত হইয়া যায়।

ব্যক্তিত্বের বা অহংকার পরমার্থতঃ কোন অস্তিত্ব নাই। ক্লপাদি পঞ্চ স্কন্দের হেতুই ব্যক্তি। ইহার অস্তিত্বের প্রকৃতি যেমনই হউক, এই ব্যক্তিই দ্রঃখ ভোগ করেন, সংসারে বিচরণ করেন এবং এই ব্যক্তিরই নির্বাণ হইয়া থাকে; স্মৃতরাঃ দ্রঃখই বল, সংসারই বল, আর নির্বাণই বল, ব্যক্তি ইহাদের মূলে থাকিয়া এইগুলিকে নিয়মিত করেন; কিন্তু ব্যক্তি যে কর্ম করেন, তিনি সেই কর্মের হেতু নহেন, কর্মই তাহার উপর প্রভৃতি করিয়া থাকে। একটি স্মৃত স্তুতি যেমন শত শত কুসুমের মধ্য দিয়া আপনাকে প্রবাহিত করিয়া বিচ্ছিন্ন ও স্বতন্ত্র কুসুমগুলিকে একটি মালায় পরিণত করে, তেমনি

ছুণিরীক্ষ্য কর্মশক্তি বিভিন্ন মূহূর্তের, বিভিন্ন দিনের, বাল্য থেবন প্রোট বাস্তিক্য প্রভৃতি বিভিন্ন অবস্থার এবং জন্মজন্মান্তরের একই জীবের বিভিন্ন ব্যক্তিস্থের মধ্য দিয়া প্রবাহিত হইয়া ইহাদিগকে একত্ব দান করিতেছে। এই বর্তমান মূহূর্তে আমি যাহা আছি, তাহা, পূর্ব পূর্ব মূহূর্তে আমি যাহা ছিলাম, তাহারই পরিণামশক্তি। আমরা দুঃখ হইতে দধি, দধি হইতে নবনীত, নবনীত হইতে স্ফুত পাইয়া থাকি; কিন্তু তা' বলিয়া এইরূপ বলা চলেনা যে, যাহা দুঃখ তাহাই দধি, তাহাই নবনীত, তাহাই স্ফুত; অথচ দুঃখকে আশ্রয় করিয়াই দধি নবনীত ও স্ফুতের উন্নতি হইয়াছে। দধি দুঃখ নহে, আবার দুঃখ হইতে অগ্র নহে। দধিস্থের উন্নবের সঙ্গে সঙ্গে দুঃখ নিরসন্ধ হয় কিন্তু দুঃখস্থের ধর্মপ্রবাহ উৎপত্তমান দধিস্থে বিদ্যমান থাকে। এইরূপ শিশুর যুবকের প্রোটের বৃদ্ধের ব্যক্তিস্থ স্বতন্ত্র হইলেও, একই দেহকে আশ্রয় করিয়া ঐ সকল অবস্থা সংগৃহীত হইয়া থাকে। কর্মের পরিণাম প্রতি মূহূর্তে প্রতি দিনে আমাদের মধ্যে নব নব ব্যক্তিস্থের রচনা করিতেছে। বিদ্যুৎপ্রবাহ যেমন দোলককে একটা নিরসন্ধ গতি দান করে, কর্মপ্রবাহ তেমনি মানবজীবন লইয়া নানা ক্রিয়াপ্রতিক্রিয়ার অশেষ খেলা খেলিতে থাকে। কত শুগ-শুগান্ত কত জন্মজন্মান্তর এই খেলা চলিতে থাকে, তাহার ইয়ত্তা নাই। প্রশ্ন হইতে পারে, তবে কি এই খেলার শেষ নাই? বৌদ্ধেরা বলেন, হ্যাঁ, এই খেলা ফুরাইবে বটে, কিন্তু যাৰৎ তোমার অবিদ্যা সূৰ না হয়, তাৰৎ তোমাকে কর্মের প্রভুশক্তির অধীনতা অনিচ্ছায়ও স্বীকার কৰিতে হইবে। কিন্তু যখনই তুমি নির্মলবোধি লাভ কৰিবে, তখনই কর্মের সত্ত্বপ্রকৃতি, তাহার যাদ্বিষ্ঠা তোমার প্রজ্ঞা-

## বৌদ্ধের জীবন ও বাণী

গোচর হইবে ; তখনই কস্তি তোমাকে অভু বলিয়া মানিয়া লইবে । কর্ষের শক্তি তোমার বর্তমান ও ভবিষ্যতের যোগ-সেতু । তৃষ্ণার ক্ষম হইলেই এই যোগ-সেতু ভাসিয়া থাক, নির্বাণলাভ হয় এবং নব জন্মলাভের আর সম্ভাবনা থাকে না । পুনঃপুনঃ জন্ম-লাভের ধারা হেঁচু বা কারণ তাহার উপরম হইলেই, আর জন্ম গ্রহণ করিতে হয় না । কর্ষণ ও বপন না করিলে যেমন শশ-সংগ্রহের সম্ভাবনা দূর হয়, আসক্তি বা বাসনার ক্ষম হইলেই তেমনই জন্মলাভের সম্ভাবনা দূর হয় । বৌদ্ধেরা বলেন, ঘরে প্রদীপ আলিবামাত্র যেমন অঙ্ককার দ্রুত্তত্ব হয় এবং সকল দ্রব্য প্রত্যক্ষগোচর হয়, তেমনি সাধক প্রজ্ঞা লাভ করিবামাত্র তাহার হৃদয়ের অবিষ্টার অঙ্ককার দূর হয় এবং চতুর্যায়সত্য তাহার জ্ঞানগম্য হইয়া থাম । তখন তাহার স্থির-প্রজ্ঞা একদিক হইতে মনকে দৃঢ়বলে আঁকড়িয়া ধরে এবং অন্তর্দিক হইতে তৃষ্ণার মূল-ছেদন করে । তাহার তৃষ্ণা বিনষ্ট হইবামাত্র, জন্মজন্মাস্তরের ক্ষম্বস্ত্র ছিন্ন হইয়া থাম । ইহা অনায়াসেই বুদ্ধ যাইতে পারে যে, আমাদের শারীরিক, মানসিক ও বাচনিক ভালমন্দ যাহা কিছু কার্য, সমস্তই আমরা ভিতর হইতে তাগিদ পাইয়া করিয়া থাকি । কর্ম আমাদিগকে করিতেই হয় এবং তাহার পরিণামও অবশ্যস্তাবী । উর্ধক্ষিপ্ত প্রস্তরথও যেমন ভূপৃষ্ঠে পড়িবেই, শুভাশুভ কর্ম তেমনই নব নব সংস্কারের জন্মদান করিবেই । ধন্বপদে উক্ত হইয়াছে— চিরপ্রবাসী নির্বিষ্যে প্রত্যাগত হইলে আচ্ছাদ-বস্তুরা যেমন তাহাকে স্বাগত বলিয়া অভ্যর্থনা করে, ইহলোক হইতে অপস্থিত হইবার পরও মানবের পুণ্যকর্ম তেমনি তাহাকে বন্ধুর জ্ঞান প্রতি-

গ্রহণ করে। শুভাশৃঙ্খল কর্ম আমাদিগকে পরিণাম হইতে পরিণামান্তরে জন্ম হইতে জন্মান্তরে লাইয়া যায়। কর্ষের এই প্রভুশক্তি ইচ্ছামাত্রেই বিনাশ করিতে পারা যায় না। সাধনার প্রারম্ভেই কোন সাধকের মনে করা উচিত নহে, যেহেতু শুভাশৃঙ্খল সর্ববিধ কর্মই আমার পুনঃপুনঃ জন্মগ্রহণের হেতু হইয়া মুক্তিলাভে বাধা প্রদান করিতেছে, সেইজন্য আমি এখন হইতে পাপ পুণ্য উভয় কম্ভই বর্জন করিলাম। বৌদ্ধেরা বলেন, তৃষ্ণাক্ষয়ের দ্বারা আপনার ব্যক্তিস্থিতিপোর পূর্বে একথা বলিবার অধিকার কোন সাধকেরই নাই। তিনি ঐ যে জোর করিয়া আপনার মনকে বলাইলেন, আমি পাপ পুণ্য কোন কাজই করিব না, তাহার ঐ গোড়ামি হইতেই ন্তুন সংস্কারের উদ্দেশ্য হইবে। এই গোড়ামি তাহার কর্ম হইল এবং ইহার পরিণাম তাহাকে ভুগিতে হইবেই। বেঙাটি যখন স্বাভাবিক নিয়মে বাড়িতে থাকে, তখন একদিন আপনা-আপনিই তাহার লেজ থসিয়া পড়ে, এইজন্য কোন বল-প্রয়োগের দরকার হয় না; বরং জোর করিয়া অকালে লেজ খসাইয়া দিলে তাহার শুরুতর অনিষ্ট ঘটিবারই কথা। সাধনার ক্ষেত্রেও অগ্রসর হইতে হইতে সাধক হইতে যেদিন ব্যক্তিস্থ হারাইয়া ফেলেন সেইদিন তাহার তৃষ্ণার ক্ষয় হয়। এই সময়ে তিনি কর্ষের উপর প্রভুত্ব লাভ করেন। ইহার পূর্বে জোর ধাটাইতে গেলে কোন স্ফুল ফলিতে পারে না।

কর্ম একদিকে যেমন আমারই স্থষ্টি, অন্তর্দিক হইতে এই কর্ম আবার আমারই প্রষ্টা। কর্ষের পরাক্রম হইতে মুক্তিলাভ-ব্যাপারটি সাধারণ শিক্ষণীয় বিষয় নহে, ইহা জীবন দিয়া সাধনীয়

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

ব্যাপার। এই সাধনা-যজ্ঞে ব্যক্তিগতে আহতি দিতে হইবে। এখানে একটি প্রশ্ন স্বত্ত্বাবতঃ মনে উঠিতে পারে যে, সাধনের দ্বারা সাধক যথন তাঁহার অহংকোধ বিলুপ্ত করিয়া দিলেন, তখন তাঁহার দেহ বিশ্বান থাকে; তাঁহাকে তখন নানাকৃপ কার্য্য করিতে হয়। তাঁহার এই কর্মগুলি কিরূপ? সংক্ষেপতঃ, ইহার উত্তর এই যে, স্থিরপ্রস্তুত সাধকের বাহক্রিয়াগুলি তৃষ্ণা-সমৃত নহে; কূপ বেদনা সংজ্ঞা সংক্ষার ও বিজ্ঞানের অস্তর্নিহিত যে শক্তি সাধারণ মানবকে কর্মে প্রণোদিত করে, সিদ্ধ সাধকের ক্রিয়াগুলি সেই শক্তি হইতে উত্পৃত নহে। স্ফুরাং, তাঁহার কাজগুলি নৃতন কর্মের নৃতন ব্যক্তিগতের নৃতন হংখের স্ফুট করিবে না।

অঙ্গ শিশু দর্পণে আপনার প্রতিবিষ্ট দেখিয়া কাঁপিয়া উঠে; কিন্তু যথনই সে ঐ প্রতিবিষ্টকে প্রকৃতকূপে জানিতে পারে, তখনই তাঁহার ভয়ের সকল কারণ দূর হইয়া যায়। কর্মের সত্যমূর্তি আমাদের জ্ঞানগম্য নহে বলিয়া, কর্ম আমাদের নিকট একটি বিভীষিকা হইয়া থাকে; কর্ম পাপপুণ্যের শৃঙ্খল-হস্তে আমাদিগকে দণ্ড-পুরক্ষার দিবার জন্য বিচারকের আসনে বসিয়া ক্রমাগত চোখ রাঙ্গাইতেছে, কিন্তু সাধকের নিকটে এই কর্মের সমস্ত শক্তি পরাহত হয়; কারণ কর্মতর যে উৎসের রসধারা গ্রহণ করিয়া নানা শাখাপাল্লবে ফলেফুলে বাঢ়িতে থাকে, সাধক সেই উৎসের মুখই রূক্ষ করেন; তাঁহার তৃষ্ণাক্ষয় হইবামাত্র এই কর্মতর ছিম্বমূল দ্রুমের গ্রায় ভূতলশায়ী হইয়া থাকে। এইরূপে সাধক ভাল মন্দ সকল কর্মের বন্ধন হইতে মুক্ত হইয়া, শোকশূষ্টি-নির্মল ও শুক্ষ হইয়া থাকেন। তৃষ্ণার মূলচেন্দন করিয়া সাধক তখন

## বৌদ্ধকর্ম

অনাগারীক হইলেন, অর্থাৎ যে গৃহকারক তাহাকে জন্মজন্মাস্তর নান। সংসারে ঘুরাইয়া অশেষ দুঃখ দিয়াছিলেন, তিনি সেই গৃহকারকের গৃহভিত্তি ও সাজসরঞ্জাম চূর্ণবিচূর্ণ করিয়া ফেলিলেন। বৌদ্ধ-সাধক জানেন, শারীরিক, মানসিক ও বাচনিক কোন দৃষ্টকর্ম করিলে, তাহাকে অবশ্যত্ত্বাবিক্রপে তাহার ফলভোগ করিতে হইবে। চক্র যেমন ভারবাহী গর্দভের পদাঙ্ক অঙ্গসরণ করে, দুঃখও তেমনি দুষ্কৃতকারীর অঙ্গসরণ করিয়া থাকে। বৌদ্ধ-কর্ম নির্মাণ, তাহার দ্বাৰা নাই, মেহ নাই। স্মার্জিত দৰ্পণ যেমন নিখুঁত প্রতিবিষ্ট প্রদান করে, কর্মও তেমনি যথাযথ ফল প্রদৰ করিয়া থাকে।

কেহ কেহ মনে করেন, বৌদ্ধধর্ম ঈশ্বরের বা ব্রহ্মের আসনে কর্মকে স্থাপন করিয়াছেন। কিন্তু ভাবিয়া দেখিলে মনে হয়, এই ধর্ম মানবাত্মাকে সকলের উচ্চ আসনে স্থান দিয়াছেন। যেহেতু সাধন দ্বারা মানব কর্মের উপর প্রাধান্ত লাভ করিতে পারেন; একথা অসংক্ষেপে বলা যাইতে পারে যে, মানব আপনার অদৃষ্ট, আপনার পরিণাম আপনিই রচনা করিয়া থাকেন। মানব আপনিই আপনার শৃঙ্খল গড়িয়া থাকেন এবং আপনার শক্তিতেই শৃঙ্খল ভাঙিয়া মুক্তি অর্জন করেন। বৌদ্ধধর্মে মানবের বন্ধন-মুক্তির একাধিপত্য মানবকে দান করিয়া মানবাত্মাকেই চরম গৌরব প্রদান করিয়াছেন।

## ବୈଜ୍ଞାନିକ ସାଧନ

ଏକଦିକେ ଭୋଗବିଲାସେର ଆତିଶ୍ୟ, ଅପରଦିକେ ହୃଦୟର କୁଞ୍ଚ ସାଧନ ଏହି ଦୁଇଯେର ମାଝଖାନେ ମୁକ୍ତିର ଏକଟି ଉଦାର ରାଜବନ୍ଧୁ' ପ୍ରସାରିତ ଆଛେ । ଆଜାଇ ହାଜାର ବେଳେ ପୂର୍ବେ ଭଗବାନ୍ ବୁଦ୍ଧଦେବ ସାଧନାର ଏହି ମଧ୍ୟପଥଟି ଆବିଷ୍କାର କରେନ । ମୁଗଦାବେ ତିନି ତାହାର ପିପାସୁ ଭକ୍ତଦିଗଙ୍କେ ବଣିଯାଛେ—ବେଳେଗଣ, କୁଞ୍ଚ ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ମୁକ୍ତିର ଅସ୍ଵେଷଣ କରିବ ନା, ଅଥବା ଭୋଗବିଲାସେର ଆତିଶ୍ୟେର ମଧ୍ୟେ ଆସିବିବୁତ ହଇଓ ନା । ମନ୍ତ୍ରମାଂସ-ତ୍ୟାଗ, ଅଚେଲକସ୍ତ, ମନ୍ତ୍ରକମ୍ପନ, ଅଟାବକଳଧାରଣ, ବିଭୂତିଲେପନ, ହୋମପ୍ରତ୍ୱତି ଦ୍ୱାରା ଆମାଦେର ମନେର କଲୁବ ଦୂର ହିତେ ପାରେ ନା । ଯାହାର ଶୋଇ ଦୂର ହୁଏ ନାହିଁ, ତାହାର ପକ୍ଷେ ବୈଜ୍ଞାନିକ, ଦାନ, ଯାଗ୍ୟଜ୍ଞ, କଠୋର ତପଶ୍ଚା, ସମସ୍ତଇ ନିଷଫଳ ।

(କୋଥ, ଅରିତାଚାର, ଗୌଡ଼ାମି, ପ୍ରତାରଣା, ଅହକ୍ଷାର, ଷ୍ଵେ, ଇତ୍ୟାଦି କୁପ୍ରବୃତ୍ତି ଚିତ୍ତକେ ଘଲିନ କରେ; ମନ୍ତ୍ରମାଂସଦି-ଭୋଜନେ ଘନ ଅପବିତ ହୁଏ ନା । ପୂର୍ବୋକ୍ତ ଉଭୟପ୍ରକାର ବାଢାବାଡିର ମଧ୍ୟବର୍ତ୍ତୀ ସାଧନମାର୍ଗେର କଥା ଆମି ତୋମାଦିଗଙ୍କେ ବଣିବ । ଶରୀରକେ ଅସହ କ୍ରେଶମାନ କରିଯା ଅନ୍ତିର୍ମିଶ୍ରମାର କରିଲେ ସାଧକ ନାନାକ୍ରମ ଦୁର୍ବଲ ଚିନ୍ତାଯ ଓ ସଂଶୟେ ଆକୁଳ ହିୟା ଉଠେନ । ଉତ୍କଳପ କଠୋର ତପଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଇଞ୍ଜିଯାରିଜନ ଦୂରେର କଥା, ପାର୍ଵିବ ସାଧାରଣ ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଜନ କରାଓ ସଜ୍ଜବପର ହୁଏ ନା । ଯିନି ତୈଲେର ପରିବର୍ତ୍ତେ ଜଣାଦିଆ ବାତି ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବେ, ତିନି କେମନ କରିଯା ଆଲୋକ ଲାଭ କରିବେ ? ପଚା

কাঠ দ্বারা আগুন আলাইবার চেষ্টা নিশ্চয়ই ব্যর্থ হইবে। অতএব  
হচ্ছ সাধনা ক্লেশনায়ক, অনাবশ্যক এবং নিষ্ফল।

যতদিন মাঝুরের অহংকার দূর না হয়, যতদিন ইহলোকের  
কিংবা পরলোকের স্বৃথভোগের প্রতি তাহার মনের আকর্ষণ থাকে,  
ততদিন তাহার তপশ্চর্য্যা পঙ্গশ্রমমাত্। যিনি অহংকারকে জয়  
করিতে পারিয়াছেন, তিনি স্বর্গমর্ত্ত্যের কোনো স্বৃথভোগই কামনা  
করেন না। শরীরের প্রয়োজন মিটাইবার জন্য পরিষিত  
পানাহারে তাঁহার মন কদাচ কল্পিত হইবে না।

পঞ্চ সরোবরের মাঝখানেই বাস করে, কিন্তু জল তাহার দল-  
গুলিকে সিঞ্চ করিতে পারে না।

পক্ষান্তরে, যাবতীয় ইঙ্গিয়পরায়ণতাই শরীর ও মনকে দুর্বল  
করে। ইঙ্গিয়পরায়ণ ব্যক্তি প্রবৃত্তির দাস। ইঙ্গিয়ের স্বৃথ-  
তৃপ্তির আকাঙ্ক্ষা মাঝুষকে মহুয়স্ত্বহীন ও নীচ করিয়া থাকে।

তাই বলিয়া যুক্ত পান ও আহার অকল্যাণকর নহে। শরীরকে  
সুস্থ সবল রাখা একান্ত কর্তব্য। শরীর সবল না হইলে কেমন  
করিয়া আমরা জ্ঞানের বাতি আলাইব এবং মনকে বলিষ্ঠ ও  
নির্মল করিয়া তুলিব? ভিক্ষুগণ, ইহাই মধ্যবার্গ। সর্বদা  
উভয়বিধি আতিশয় হইতে দূরে থাকিবে।

তথাগত কহিলেন—যিনি দুঃখের অস্তিত্ব, ইহার উৎপত্তির  
কারণ এবং নিরূপ্তির উপায় সত্যভাবে উপলব্ধি করিয়াছেন,  
তিনিই মুক্তির সরলপথ অবলম্বন করিয়াছেন। সম্যক্ত দৃষ্টি  
তাঁহার আলোক-বর্তিকা, সম্যক্ত সংকলন তাঁহার পথপ্রদর্শক, সম্যক্ত  
বাক্য তাঁহার পথিমধ্যস্থিত প্রতিষ্ঠানক্ষেত্র। তাঁহার গতি সরল,

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

কারণ তাহার ব্যবহার বিশুদ্ধ। বিশুদ্ধ অর গ্রহণ করিয়া তিনি বিমল আনন্দ লাভ করেন, কারণ সাধুজীবিকা তাহার অবলম্বন। সাধু প্রচেষ্টাই তাহার পাদক্ষেপ, কারণ তিনি কদাচ সংযমকে অতিক্রম করেন না। সম্যক् শৃঙ্খল তাহার নিঃখাস, কারণ সাধুচিন্তা খাসপ্রখাসের ন্যায় তাহার নিকট সহজ হইয়া থাকে। সম্যক্ ধ্যান তাহার শাস্তি, কারণ জীবনের গভীরতত্ত্বসমূহের মনন ও ধ্যান দ্বারা তিনি শাস্তি লাভ করিয়া থাকেন।

বুদ্ধস্তুলাতের অর্থ, আপনার ভিতরের বৃহৎ সত্যসম্পদে বোধলাভ। সাধারণ জ্ঞান দ্বারা মাঝুর যাহা জানে, তাহা খণ্ড জ্ঞান। কিন্তু মাঝুরের অধ্যাত্মাদৃষ্টি যথন খুলিয়া যায়, তখন খণ্ডজ্ঞানের প্রাচীর ভাঙিয়া যাইবামাত্র সমগ্রের মূর্তি তাহার নিকট প্রকাশিত হয়। এই দৃষ্টি মাঝুরের যতদিন না প্রস্ফুটিত হয়, ততদিন সে ব্যক্তিত্বের সংকীর্ণ অন্ধকারময় গঙ্গীর মধ্যে বাস করে।

ভগবান् বুদ্ধদেব যে সাধনপ্রণালীর কথা বলিলেন, তাহার স্থূল মর্ম—আমিত্বের প্রসার দ্বারা আপনার ভিতরকার বৃহৎ সত্যকে জানা; অথবা ব্যক্তিগত জীবনকে একেবারে বিখ্জীবনের সহিত একীভূত করিয়া দেওয়া।

সাধনা দ্বারা অধ্যাত্মাদৃষ্টি লাভ হইলে, আন্তররাজ্যের যে রহস্য মাঝুরের কাছে প্রকাশিত হয়, তাহাকে ব্রহ্মই বল, আল্লাই বল, হোলিগোষ্ঠীই বল, ধর্মকায়ই বল, আর যে-কোন নামই দাও না, মুলে কোন প্রভেদ হইবেই না; একই নিগৃঢ় সত্যকেই স্মৃচ্ছিত করিবে।

ভগবান্ বুদ্ধদেবের উপদেশ হইতে আমরা যাহা বুঝি, তাহাতে

ଇହା ଶ୍ପଷ୍ଟତଃ ମନେ ହସ୍ତ ଯେ, ତିନି ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ଶରୀର ଓ ମନ ଦୁଇକେଇ ବଲିଷ୍ଠ ଓ ନିର୍ମଳ କରିତେ ବଲିଯାଛେ । ଦେହକେ ଆମରା ଯେମନ ମନେର ବହିରାବରଣ ବଲିତେ ପାରି, ତେବେନି ମନକେଓ ଦେହର ଶୂଙ୍ଗ ସଜ୍ଜା ବଲିଲେ ଭୁଲ ହେବେ ନା । ବାହିରେ ଜୀବେର ଯେ ସଜ୍ଜା ଦେହରପେ ପ୍ରକାଶ ପାୟ, ତିତରେ ଦେଇ ଅହୁତୁତିକେଇ ମନ ବଲିତେ ପାରା ଯାଏ । ବ୍ୟକ୍ତିର ସମଗ୍ର ସଜ୍ଜା ଏହି ଦୁଇଯେର ସମଟି । ଏହି ଜ୍ଞାନ ଏକ ଦିକେ ଦେହକେ ଯେମନ ପରିତ୍ର ରାଥିତେ ହେବେ, ଅପର ଦିକେ ପ୍ରସ୍ତରି ଧୂଲିଜାଳ ଧୂହୟା-ମୁଛିଯା ମନଟିକେ ଦର୍ପଣତୁଳ୍ୟ ସ୍ଵଚ୍ଛ କରିତେ ହେବେ । ମନକେ ପରିତ୍ର ରାଥିତେ ହେଲେ ପ୍ରତିପଦେ କଟିନ ସଂଘରେ ପ୍ରମୋଜନ ବଲିଯାଇ ବୁନ୍ଦେବ ନୈତିକ ଅମୁଖାସନଗୁଲିର ଉପର ଏତା ଜୋର ଦିଯାଛେ । ତିନି ଯାଗ୍ୟଜ୍ଞକ୍ରିୟା-କାଣ୍ଡେର ଅସାରତା ଘୋଷଣ କରିଯା ଏହି କଥାଟିଇ ବାରବାର ବଲିଯାଛେ ଯେ, ଆତ୍ମଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଇଞ୍ଜିନ୍ୟାଦମନ କର ଏବଂ ଆପନାକେ କଳ୍ୟାଣକର୍ମେ ଦାନ କରିଯା ଚରମ ଶ୍ରେ ଲାଭ କର ।

ଜୀବ ଏକଟ ନିର୍ମଳ ଉଜ୍ଜ୍ଵଳ ମନ ଲହୟା ପୃଥିବୀତେ ଜଗଗ୍ରହଣ କରେ, ଇହାଇ ସନ୍ତ୍ଵପର ବଲିଯା ମନେ ହେ । ନାନା କାରଣେ ପରିବେଷ୍ଟନେର ପ୍ରଭାବ ଯଥନ ମନେର ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ନଷ୍ଟ କରିଯା ଦେଇ, ତଥନଇ ତାହାର ଉପରେ ପ୍ରସ୍ତରି ନାନା ଜଙ୍ଗାଳ କୁ ପୀଭୂତ ହେଯା ଉଠେ ; ମାହୁରେ ମନଟା ତଥନ ନାନା ପ୍ରସ୍ତରି ତାଡ଼ନାୟ ପ୍ରବଳ ତରଙ୍ଗେର ମଧ୍ୟଥିତ କୁଦ୍ର ତରଣୀର ମତ କ୍ରମାଗତ ଆନ୍ଦୋଳିତ ହେତେ ଥାକେ । ଗୀତାଯାତ୍ ଉତ୍ତ ହେଇଯାଛେ—

ଇଞ୍ଜିଯାଗାଂ ହି ଚରତାଂ ସମ୍ମୋହହୁବିଦୀୟତେ ।

ତଦୟ ହରତି ପ୍ରଜାଂ ବାୟୁର୍ଣ୍ଣବିବାନ୍ତସି ॥

ବାୟୁ ଯେମନ ପ୍ରମତ୍ତ କର୍ଣ୍ଣଧାରେର ନୌକାକେ ଜଲେ ନିକିଞ୍ଚ କରେ, ତେବେନି ମନ ଯଦି ଅବଶୀଭୂତ ଇଞ୍ଜିଯେର ଅମୁଗ୍ନନ କରେ, ତାହା ହେଲେ ଐ

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

ইঞ্জিয়ের লালসা মনের প্রজ্ঞা হ্রণ করে। বুদ্ধদেব মাঝুরের এই অবস্থাকেই অজ্ঞানতার অবস্থা বলিয়াছেন।

এই অবিষ্টার বশে মাঝুষ ‘অহং’কেই সত্য বলিয়া মনে করে; চিরসত্য, চিরমঙ্গলকে বিস্মৃত হইয়া যায়। এই অস্থায়ী অহং এবং স্থায়ী সত্য এই দুইয়ের প্রত্যেক স্মৃষ্টি বুঝিতে হইবে। সাধক যে সত্যকে লাভ করিতে চান, সেই সত্য অবিনগ্ন, দেহের আয় ইহার জন্ম-মৃত্যু আদি-অস্ত নাই। তিনি যখন তাহার ভিতরের সন্তাকে শুন্দ অহংজ্ঞান হইতে বিমুক্ত করেন, তখন ইহা স্বচ্ছ হীরকথঙ্গের আয় সত্যের বিমল আলোকে উজ্জ্বিত হইয়া উঠে; তিনি তখন প্রত্যেক পদার্থের ভিতরে সত্যকেই প্রত্যক্ষ করেন। বৃহৎ সত্যের সহিত সাধকের এই মিলনই মুক্তি বা নির্বাণ। বৌদ্ধ-সাধনা যে উপায়ে এই অহংকে বিলোপ করিতে বলে, তাহা একমাত্র “নেতি নেতি” নহে; সাধক এক দিক দিয়া আপনাকে সঙ্কুচিত করিবেন, আবার অগ্নিক দিয়া আপনাকে সর্বভূতের মধ্যে প্রসারিত করিয়া দিবেন।

তগবান् বুদ্ধদেব সমগ্র মানবজাতিকে সম্মোধন করিয়া কহিয়াছেন, তোমরা

- ১। বধ করিও না।
- ২। অপহরণ করিও না।
- ৩। ব্যভিচার করিও না।
- ৪। মিথ্যা কহিও না।
- ৫। স্তুরাপান করিও না।

সুল দৃষ্টিতে এই পাচটি শীল সাধারণ নৈতিক নিষেধ বলিয়া

বিবেচিত হইবে সন্দেহ নাই। কিন্তু এই নিয়মপালন দ্বারা সাধককে যে গভীর সংযম স্বীকার করিতে হয়, তাহা দ্বারা হৃদয় গভীর বলগাত্ত করে। (মানবচরিত্রের নীচবৃত্তিগুলি যখন প্রশংসিত হয়, তখন ভিতরে বিবিধ কল্যাণকর সদ্গুণ জন্মিতে থাকিবেই।: হিংসা-বৃত্তি ত্যাগ করিয়া মানব যখন অক্রোধী হয়, তখন ধীরে ধীরে তাহার হৃদয়ে জীব-প্রীতির সঞ্চার হইতে থাকে। ধনের প্রতি মানুষের যখন অতিমাত্র লুক্তা অস্ত্রাহিত হয়, তখনই তাহার দাক্ষিণ্যবৃত্তি জন্মিতে থাকে। কামলালসা হইতে মুক্তিলাভ করিয়া মানুষের চিন্ত যখন নির্মল হইয়া উঠে, তখনই নিঃস্বার্থ প্রেম তাহার হৃদয় অধিকার করিতে পারে।) শীল 'অচ্ছিদ্ব ও অথঙ্গ হইলেই অধ্যাত্মবোধের সঞ্চার হয়। স্তুতৰাঃ বৃক্ষদেবের এই শীলগুলি একমাত্র দাহির হইতে নহে, ভিতর হইতেও মানুষকে কল্যাণের পথে অগ্রসর করিয়া দিবে।

গৃহী ও সন্ন্যাসী প্রত্যেক বৌদ্ধকেই বহুসংখ্যক সরল, সহজ, ধৰ্মনীতি মানিয়া চলিতে হয়। বৃক্ষদেবের এই স্বতঃসিদ্ধ শীলগুলি মানবের অন্তর্নিহিত নৈতিক বীৰ্যকে উদ্বোধিত করিবার পক্ষে আমুক্তুল্য করিয়া থাকে। এইগুলিই মঙ্গলবস্ত্রের এবং নির্বাণ-লাভের সোপান। তিনি কর্তকগুলি শীলকে বিশেষ করিয়া মহামঙ্গল আখ্যা দিয়া বলিয়াছেন :—

(ক) অসতের সেবা না করা, সজ্জনের সেবা ও সঙ্গ এবং পূজার্হের পূজা।

(খ) সাধনার অমুকূল ক্ষেত্রে বাস, পূর্বকৃত পুণ্যের বৃক্ষ-চেষ্টা, শীল-পালনে ও পুণ্যকার্যে আপনাকে সন্ধান করাপে নিযুক্ত করা।

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

- ( গ ) বহসতা, শিখ ও বিনয়শিক্ষা এবং উভয় বাক্যকথন ।
- ( ঘ ) পিতামাতার সেবা, দ্বীপত্রের হিতসাধন, অব্যাকুল কর্ম ।
- ( ঙ ) দান, অনবষ্ট, কর্ম ও জ্ঞাতিবর্গের হিতসাধন ।
- ( চ ) পাপে অরতি, মগ্নানে বিরতি এবং ধর্মসাধনে উত্তম ।
- ( ছ ) গৌরব, বিনয়, তৃষ্ণি ও কৃতজ্ঞতা ।
- ( জ ) ক্ষমা, প্রিয়বাক্য, সাধুদর্শন ।
- ( ঝ ) ব্রহ্মচর্য, তপশ্চর্যা ও আর্য সত্যদর্শন ।
- ( ঞ ) লোকনিন্দায় অচাঞ্চল্য, শোকে তাপে হৃদয়ের শ্রেষ্ঠ্য ।

সর্বপ্রকার দৃঃখ হইতে মুক্তি লাভ করিবার জন্য কি গভীর সংযমের এবং মঙ্গলত্বের প্রতি কি গভীর অনুরাগ আবশ্যক, তাহা সহজেই অসমিত হইতে পারে । বৌদ্ধসাধক যাগ্যজ্ঞক্রিয়া-কাণ্ডে বিশ্বাস করেন না, তাহার পুরোহিত নাই, উক্তারকর্তা গুরু নাই । সাধনার পথে তিনি সম্পূর্ণ একাকী, মাতৃষ বড়জোর তাহাকে পথটি দেখাইয়া দিতে পারেন, এইমাত্র । একমাত্র আত্মশক্তিতে সমগ্রপথ বহিয়া তাহাকে চরম লক্ষ্যে পঁছিতে হইবে । মৃত্যুশয়ায় ভগবান् বুঝ তাহার উপস্থায়ক আনন্দকে সম্বোধন করিয়া বলিয়াছেন—ভাই আনন্দ, আমার জীবনের আশী বৎসর অতীত হইল, আমার দিন ফুরাইয়াছে, আমি একগে চলিয়াম ; দেখ, আমি এতকাল নির্ভয়ে নিজের উপর নির্ভর করিয়া চলিয়াছি । তোমরাও আত্মনির্ভর শিক্ষা কর । তোমরা নিজেরাই নিজের প্রদীপ হও, নিজেরাই নিজের নির্ভর-দণ্ড হও । সত্যের আশ্রম

গ্রহণ কর। আপনি তিনি অঞ্চ কাহারও উপর কথনে নির্ভর  
করিও না।

বৌদ্ধসাধনার যেমন “না”-য়ের দিক আছে, তেমনি ইহার  
একটি আশ্চর্য্য “ইঁ”-য়ের দিকও আছে। নির্বাণকামী সাধক  
হংখের প্রেরণায় যেমন জীবের শরীরকে ব্যাধিমন্দির, ক্ষণ-  
স্থায়ী, হংখময় ও জন্মমৃত্যুর অধীন মনে করেন, তেমনি তাহাকে  
ভাবিতে হইবে, জীবমাত্রেই তুল্য, কোনো জীবই স্থগার পাত্র নহে,  
সকলকেই সমান প্রীতি করিতে হইবে। সাধককে বিশ্বব্রহ্মাণ্ডের  
দেবমানব, জীবজন্ম সকলের স্থৰ্থকামনা করিতে হইবে, শক্রমিতি  
সকলেরই কল্যাণ-ভাবনায় তাহার হৃদয় পূর্ণ থাকিবে। সকলে  
রোগ শোক ব্যাধি মৃত্যু হইতে মুক্তিলাভ করুক, এই শুভচিন্তা  
তাহার প্রতিদিনের ভাবনা হইবে।

হংখীর হংখে সাধকের হৃদয় করুণায় দ্রব হইবে, স্বৰ্যীর স্বৰ্যে  
তাহার চিন্ত নন্দিত হইবে। তিনি ভাবিবেন,

দিট্ঠা বা যে চ অদিট্ঠা  
যে চ দুরে বসন্ত অবিদুরে ।  
ভূতো বা সম্ভবেসী বা  
সর্বে সত্তা ভবস্ত স্বুখিত'তা ॥

কি দৃষ্টি কি অদৃষ্টি, কি দূরবাসী কি নিকটবাসী, কি ভূতকালের  
কি ভবিষ্যৎকালের, যে কোন প্রাণী হউক না কেন—সকলে স্বৰ্যী  
হউক। মৈত্রী, করুণা, মুদিতা, অঙ্গভ, উপেক্ষা বৌদ্ধ সাধকের  
এই পঞ্চ প্রকারের ভাবনা ভাবিতে হইবে।

বৌদ্ধসাধনাকে আমরা জ্ঞানমূলক প্রেমের সাধনা বলিতে

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

পারি। কোশলরাজ্যে মনসাক্ষৎ গ্রামে আত্মকাননে উগবান् বৃক্ষ এক সময়ে প্রচারে নিযুক্ত ছিলেন। এই সময়ে ভরবাজ ও বশিষ্ঠ-নামক দুই ব্রাহ্মণ-কুমার তাঁহার নিকট ধর্মরহস্য মীমাংসার জন্য গমন করেন। তিনি যুবকদ্বয়কে বলিলেন—তথাগতের ধর্ম-সাধনার প্রারম্ভে প্রেম; প্রেমেই এই সাধনার উন্নতি ও গতি এবং প্রেমেই এই সাধনার পরিণতি। \* \* \*

তথাগত তাঁহার শ্রীতিপূর্ণ মন ব্রহ্মাণ্ডের চারিদিকে প্রসারিত করিয়া দিয়া থাকেন। এইরূপে তাঁহার উর্জা অধঃ পুরঃ পশ্চাত্ সর্ব স্থানই শ্রীতির রসে পূর্ণ হইয়া উঠে।

বিশ্বপ্রেম বা বিশ্বমৈত্রী বৌদ্ধদর্শনে অতি উজ্জ্বলরূপে অভিব্যক্ত হইয়াছে। বৌদ্ধদর্শনে প্রশ্ন উত্থাপিত হইল, ভিক্ষু কিপ্রকারে মৈত্রীযুক্ত চিত্তের দ্বারা দিক্ষসমূহকে প্রকাশিত করিয়া বিহুণ করিবেন? উত্তরে উক্ত হইয়াছে,—লোকে যেমন কোন এক হৃদয়ঙ্গম প্রিয়ব্যক্তিকে দর্শন করিয়া মৈত্রী করিয়া থাকে, এইরূপ সমস্ত জীবকে মৈত্রীর দ্বারা প্রকাশিত করিতে হইবে। অভিধর্ম-পিটকে মৈত্রী-ভাবনা এইরূপ বর্ণিত হইয়াছে—সাধক ভাবিবেন, সমস্ত জীব বৈরীরহিত হইয়া, বাধারহিত হইয়া, স্বৰ্থী হইয়া নিজেকে পরিচালিত করুক! সমস্ত প্রাণী, সমস্ত ভূত, সমস্ত ব্যক্তি ও জন্মগ্রাহী বৈরীরহিত হইয়া বাধারহিত হইয়া স্বৰ্থী হইয়া নিজেকে পরিচালিত করুক! সমস্ত স্ত্রী, সমস্ত পুরুষ, সমস্ত আর্য, সমস্ত অনার্য, সমস্ত দেব, সমস্ত মহুষ্য ও সমস্ত নরকাদিস্থিত জীব বৈরীরহিত হইয়া বাধারহিত হইয়া স্বৰ্থী হইয়া নিজেকে পরিচালিত করুক।

## বৌদ্ধসাধনা

বৌদ্ধসাধকের ধ্যানের বিষয় চারিটি। প্রথম—নির্জনে ধ্যান করিয়া চিত্ত হইতে সর্বপ্রকার পাপলালসা-বিমোচন। দ্বিতীয়—পবিত্র আনন্দ ও স্বর্থের ধ্যানের দ্বারা চিত্তসমাধান। তৃতীয়—আধ্যাত্মিক বিষয়ের ধ্যান দ্বারা চিত্তবিনোদন। চতুর্থ—চিত্তকে স্বৃত ও ছঃখের উর্কে উন্নত করিয়া পবিত্রতা ও শাস্তির মধ্যে বিহার।

বৌদ্ধসাধকের লক্ষ্য বুদ্ধস্থলাভ। তিনি জানেন, অজ্ঞানতাঙ্গপ কুহেলিকায় মন আবৃত বলিয়াই আমরা স্বার্থপর ; চরম-লক্ষ্যসম্বন্ধে অজ্ঞ বলিয়াই আমরা প্রবৃত্তির দাস ; সকলের সহিত মূল ঐক্য-সম্বন্ধে অজ্ঞান বলিয়াই আমরা ক্রোধ হিংসা দ্বে প্রভৃতি প্রকাশ করিয়া থাকি।

বৌদ্ধসাধনা জ্ঞানের দিকে এতটা ঝোক দিয়াছে বলিয়া কেহ কেহ ইহাকে নীরস একথেঁয়ে জ্ঞানের সাধনা বলিয়া থাকেন। বোধিলাভ যে সাধনার চরম লক্ষ্য তাহাকে জ্ঞানের সাধনা বলা কিছুমাত্র অত্যুক্তি নহে। কিন্ত এই সঙ্গে ইহাও বলা কর্তব্য যে, বৌদ্ধসাধনার উন্নত, প্রয়াণ ও পরিগতি প্রেমে। প্রেমের পরিব্যাপ্তিই বৌদ্ধসাধুর প্রতিদিনের সাধনা, তাহার মনন ও ধ্যান হইতেই ইহা বোৰা যাইতে পারে।

অঙ্গুত্তরনিকায়ে প্রথম নিপাতে দ্বিতীয়বর্গে বুদ্ধদেব বলিতেছেন—  
হে ভিক্ষুগণ, আমি অন্ত এক ধর্মও দেখিতেছি না যাহার  
প্রভাবে অঙ্গুৎপন্ন কামচ্ছন্দ অর্থাৎ কামাত্তিলাঘ উৎপন্ন না হয় বা  
উৎপন্ন কামচ্ছন্দ প্রহীণ অর্থাৎ বিনষ্ট হয়। হে ভিক্ষুগণ, জ্ঞান-  
পূর্বক শরীরের অনিত্যতা চিন্তা করিলে অঙ্গুৎপন্ন কামচ্ছন্দ উৎপন্ন

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

হয় না এবং উৎপন্ন কামচল প্রহীণ হয়। হে ভিক্ষুগণ, আমি অন্ত একধর্মও দেখিতেছি না, যাহার প্রভাবে অমৃৎপন্ন ব্যাপাদ অর্থাৎ হিংসা এবং পরের অনিষ্টকামনা ইত্যাদি উৎপন্ন হয় না, কিংবা উৎপন্ন ব্যাপাদ প্রহীণ হয়। হে ভিক্ষুগণ, জ্ঞানপূর্বক মেত্রী-চিন্ত-বিমুক্তি মনে করিলে অমৃৎপন্ন ব্যাপাদ উৎপন্ন হয় না এবং উৎপন্ন ব্যাপাদ বিনষ্ট হয়, অর্থাৎ মন যথন সর্বপ্রাণীর প্রতি মেত্রীময় হয়, তখন কামাভিলাষ, পরের অহিতচিন্তা ও উদ্বৃত্ত প্রভৃতি দূর হইয়া থাকে।

---

## বৌদ্ধসাধনা

(বিতীয় প্রস্তাৱ)

বৌদ্ধসাধনার গোড়াকার কথা অবিদ্যার সহিত সংগ্রাম। বৌদ্ধিক্রমতলে মহাপুরুষ বৃক্ষ যে দিন সাধনায় সিদ্ধি লাভ করিলেন, সেদিন মানবজীবনের কোন দুর্জের রহস্য তাহার নিকট উদ্ঘাটিত হইল? তিনি তাহার নবলক প্রজ্ঞা-দৃষ্টির দ্বারা দেখিলেন—অবিদ্যা হইতে সংস্কার, সংস্কার হইতে বিজ্ঞান, বিজ্ঞান হইতে নামকরণ, নামকরণ হইতে বড়ায়তন, বড়ায়তন হইতে শ্পর্শ, শ্পর্শ হইতে বেদনা, বেদনা হইতে তৃক্ষণা, তৃক্ষণা হইতে উপাদান, উপাদান হইতে ভব, ভব হইতে জন্মলাভ হয়। এই জন্ম হইতেই মানব রোগ শোক জরা ব্যাধি মৃত্যু ও দুঃখের ঝুঁটণি ভোগ করিয়া থাকে।

মানবের এই মহাদুঃখের অস্তিত্ব, ইহার উৎপত্তির কারণ এবং নিয়ন্ত্রিত উপাসন-নির্দিষ্টগুরুষ বুদ্ধের প্রতিভা প্রকাশ পাইয়াছে। অবিদ্যাকেই তিনি মূলব্যাধি বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন। এই অবিদ্যার বিনাশ হইলেই ইহ-জীবনেই মানব নির্বাণ লাভ করিতে পারেন। বুদ্ধদেব ধন্দপদে বলিয়াছেন—অবিজ্ঞা পরমং মলং।

তিনি সাধককে সম্মোধন করিয়া বলিতেছেন :—এতৎ মলং পহস্তান নিশ্চল হোথ ভিক্খুবো। হে ভিক্ষুগণ, এই মলিনতা ত্যাগ করিয়া নির্মল হও। এই অবিদ্যার বিনাশের জন্যই তিনি অষ্ট আর্য মার্গ নির্দেশ করিয়াছেন। ইহারই সহিত সংগ্রামের জন্য সাধক মৈত্রী করণ ও মুদ্রিতা ভাবনা অবলম্বন করেন; এই জন্যই তিনি মানব-জীবনের অপরিহার্য দৃঃখ এবং সমগ্র প্রাণীর মূল ঐক্য চিন্তা করিয়া থাকেন। শীলগ্রহণেরও তাৎপর্য ঐ নিষ্কৃতম মলিনতার বা অবিদ্যার বিনাশ।

অংশতঃ এই অবিশ্বাসকেই পরাত্মত করিয়া সাধক যথন সাধনার ক্ষেত্রে প্রবেশ করেন, তথনও পাংগুপ্রলোভনের নানাশৃঙ্খি ধরিয়া এই অবিশ্বাস তাঁহাকে নানা দিক হইতে আক্রমণ করিয়া থাকে। সাধক জানেন, অবিশ্বাস তাঁহাকে বিশ হইতে বিমুক্ত করিয়া ক্ষুদ্র “অহং” এর সংকীর্ণ প্রাচীর মধ্যে আটক করিয়া রাখিয়াছে; মাঝে মাঝে চকিতের শ্বাস তিনি তাঁহার আগমার সেই বৃহৎ সন্তা অস্ফুত্ব করেন বটে, কিন্তু সাধারণতঃ তিনি তাঁহার ক্ষুদ্র সন্তাকেই সত্য বলিয়া মনে করেন। অবিশ্বাস বথে প্রবর্তকের মনে এই সময়ে কখনো কখনো স্বীকৃত অবস্থাবিত আর্যমার্গের প্রতি অবিশ্বাস

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

অনিয়া থাকে ; আবার কখনো সন্ধর্ম ও শুভ প্রচেষ্টার উপর শুক্তি হারাইয়া, তিনি একান্ত অধীর হইয়া উঠেন। এই সংশয়-দোহৃল্যমান চিত্ত লইয়াই তাহাকে সম্মুখের দিকে অগ্রসর হইতে হয়। তিনি অনলস হইয়া—

অভিথ্যরেথ কল্যাণে পাপা চিঞ্চৎ নিবারয়ে—

মনের পাপ ধুইয়া-মুছিয়া কল্যাণের দিকে প্রাণপণে ধাবিত হইতে থাকেন। তাহার শুভ উত্থম এবং তাহার দৃঢ়তা একটির পর একটি করিয়া সংশয়-গ্রন্থিগুলি উন্মোচন করিতে থাকে। তাহার সাধনপথে বাধার অস্ত নাই ; ভোগলালসা ঐহলোকিক এবং পারলোকিক স্মৃথেছ্ছা ও অহংকার তাহার সম্মুখে সুদৃঢ় প্রাচীর-রূপে উপস্থিত হয়। তিনি শীলপালনে ও ধর্ম-প্রচেষ্টায় অবিচলিত ধাকিয়া, ইহাদের সহিত সংগ্রাম করিতে করিতে সম্মুখের দিকে অগ্রসর হইতে থাকেন। দিনের পর দিন তাহার অধ্যবসায়ের প্রভাবে ক্রমশঃ বাধাগুলি ভূমিসাঁ হইতে থাকে। প্রতিদিন তিনি তাহার স্বাভাবিক সাধু বৃত্তিগুলির প্রস্ফুরণের চেষ্টা করেন, নব নব সম্মুগ্ণ-অর্জনের জন্য তাহার প্রচেষ্টা রহিয়াছে। তিনি আপনার ভিতরে আপনি জাগরিত ধাকিয়া অভ্যন্ত পাপগুলি প্রকালন করিয়া ক্রমশঃ নির্মলতর হইতে থাকেন, এবং নিজের মনকে সাধু চিন্তার দ্বারা আবৃত করিয়া পাপের আক্রমণ-পথে নিত্য-নিয়ত বাধা প্রদান করেন।

এইরূপ কঠোর সংগ্রামের মধ্যদিয়া বৌদ্ধসাধক যে অবিষ্টাকে আংশিক পরান্ত করিয়া সাধনার ক্ষেত্রে প্রবেশ লাভ করিয়াছিলেন, পরিশেষে সেই অবিষ্টার মূলোৎপাটন করিয়া বৌধিলাভ করেন।

এই সময়ে সাধক আপনার ক্ষুদ্র সত্তা বিশ্বসত্তার সহিত মিলাইয়া দিয়া আপনার সত্ত্যমূর্তি দেখিতে পান।

এই যে সাধনপ্রণালীর কথা বলা হইল, ইহার মধ্যে এক হিসাবে কোনো নৃতন্ত্বই নাই। পূর্ব-পূর্ববর্তী আচার্যগণ খণ্ডভাবে প্রকারান্তরে ইহা স্বীকার করিয়া গিয়াছেন। এই সাধনায় যেমন কঠোর তপশ্চর্য্যা নিষ্ফল বলিয়া উক্ত হইল; সংযম-বদ্ধনমুক্ত ভোগবিলাসও তেমনি নিন্দিত হইল। 'বৌদ্ধসাধন-প্রণালী প্রেমহীন শুক্ষজ্ঞান নহে; অথবা জ্ঞানহীন বিহৃত প্রেম বা ভাবোন্মাদ নহে।' বৌদ্ধসাধনা যোগ ও ভোগের সামঞ্জস্য; জ্ঞান ও প্রেমের সমন্বয়। সংক্ষেপে বলিতে হইলে বলা যায়—যাহা কিছু অকল্যাণ তাহার বর্জন, যাহা কিছু মঙ্গল তাহার গ্রহণ, এবং মনকে সর্বপ্রকার বাধা হইতে মুক্ত করিয়া দিয়া সর্বত্র ইহার পরিব্যাপ্তি; ইহাই বৌদ্ধসাধন।

বৌদ্ধধর্ম দার্শনিক ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত। সেই ভিত্তি স্বৃষ্ট কিনা পশ্চিতমণ্ডলী তাহার বিচার করিতে পারেন। কিন্তু এই ধর্মের শীল ও মৈত্রী মানবহৃদয়ে চির-প্রতিষ্ঠা লাভ করিয়াছে। জ্ঞানক্রমে এই ধর্মের তত্ত্ব সাধকের হস্তয়ে যে ভাবে বিরাজ করিয়া থাকে, করুক; এই ধর্মের যে অংশ সমগ্র জাতির এবং সমস্ত জীবের সেবায় ও কল্যাণ-সাধনে প্রেমের মঙ্গলমূর্তি ধরিয়া বাহিরে অভিব্যক্ত হইয়া থাকে, তাহার মনোহারিত্ব অস্থীকার করিবার উপায় নাই। বৌদ্ধ সাধু জগতের মধ্যে সর্বপ্রথমে আতপক্ষিকে পাদপচায়া, তৃষ্ণিত পাষ্ঠকে পথের মধ্যস্থলে জলাশয় ও বিশ্রাম-ভবন, অসহায় রোগীকে সেবালয় এবং রোগার্ত্ত জীবকে

চিকিৎসালয় দান করিয়াছেন। বৌদ্ধ সাধুদের অসামান্য স্বার্থত্যাগ সংযম, দয়া ও প্রেমের দৃষ্টিক্ষেত্রেরই চিত্ত বিশ্঵াসে অভিষিক্ত করে, সন্দেহ নাই।

বৌদ্ধ সাধকের চরম লাভ নির্বাগ। যে সাধনপ্রণালীর মধ্য দিয়া তিনি তাহার লক্ষ্যে উপনীত হন, তাহা আলোচনা করিলে মনে হয়, নির্বাগ বিশুদ্ধ জ্ঞানের ও বিশুদ্ধ প্রেমেরই চরম পরিণতি; ইহা নাস্তিবাচক শৃঙ্খলা নহে। এই সাধনার নির্বাগ, সমস্ত কুপ্রবৃত্তির নির্বাগ—ক্ষুদ্র আমিদ্বের নির্বাগ—হিংসা-বেষ প্রভৃতি পাপলালসার প্রদীপ্তি শিখার চিরনির্বাগ। আর এক দিক হইতে বলা যায়, নির্বাগ—পাপপ্রবৃত্তির নির্বাগ, প্রেমের নহে—ক্ষুদ্র সন্তার নির্বাগ, বৃহৎ সন্তার নহে—অকল্যাণের নির্বাগ, কল্যাণের নহে।

নির্বাগকে দার্শনিকগণ নানাক্রমে ব্যাখ্যা করিয়া থাকেন এবং তাহারা প্রত্যেকেই নিজ নিজ মত সমর্থন করিবার জন্য নানা যুক্তি দেখাইয়া থাকেন। নির্বাগ যদি বৌদ্ধদর্শনের শৃঙ্খলা হয়, তাহা হইলেও ইহা এক অনির্বচনীয় পরম পদার্থ। সেই শৃঙ্খলা “নাস্তি” নহে; তাহা “অস্তি” “নাস্তি” ছয়েরই অতীত, তাহা বাক্য মনের অনধিগম্য তাহা অক্ষর অপ্রেমের ও গভীর। এই শৃঙ্খলাকে যদি পরমাত্মা, ব্রহ্ম, বিশ্বসত্তা, পূর্ণতা, Everlasting yea বা এই শ্রেণীর অন্য কোনো একটা নাম দেওয়া হয়, তাহা হইলে শুভ্রতর ভূম হয় বলিয়া মনে হয় না। যে শৃঙ্খলা একেবারেই নাস্তি তাহা এমন কিছু লোভনীয় নহে যে ইহারই জন্য সাধক প্রাণপন্থ সংগ্রাম করিবেন। জ্ঞানমূলক “নেতৃত্ব” হারা বৌদ্ধসাধক

## বৌদ্ধসাধনা

আপনার ছোট অংকে সংকুচিত করেন ; তিনি “উস্মুকেস্ব  
মহুস্সেস্ব বিহুরাম অহুস্মুক !”—আসক্ত মহুয়দের মাঝথানে  
অনাসক্তভাবে বিচরণ করেন ; তিনি বিশুদ্ধ জ্ঞানের দ্বারা—  
“জিয়চ্ছা পরমা রোগা সজ্ঞারা পরমা দুখা” লোভকে পরম  
রোগ এবং সংক্ষারকে পরম দুঃখ জানিয়া পরম সুখ নির্বাণ লাভ  
করেন। আর একদিক দিয়া তিনি তাঁহার অন্তর সন্তাকে  
মৈত্রীভাবনাদ্বারা ভূলোকে হ্যালোকে স্বর্লোকে পরিব্যাপ্ত করিয়া  
দিয়া থাকেন। বৌদ্ধসাধনা যথার্থক্রিপে বুঝিতে হইলে এই দুইটি  
দিকই ভাবিয়া দেখিতে হইবে।

অন্তিম শ্যায় মহাপুরুষ বৃক্ষ এই সাধনার যে প্রণালী ব্যাখ্যা  
করিয়াছেন মহাপরিনিবান স্থলে তাহা বর্ণিত আছে। ইহাতে  
তিনি চারিটি ধ্যান, চারিটি ধর্ম-প্রচেষ্টা, চারিটি ঋক্তিপাদ, পাঁচটি  
নৈতিক বল, সাতটি বোধ ও আটটি পথ নির্দেশ করিয়াছেন।  
তাঁহার প্রদর্শিত এই সাধনা বিশুদ্ধ জ্ঞান ও প্রেমেরই সাধন।  
উরগবগ্গে মেতাস্ত্রে সাধকের মৈত্রী ও কল্যাণ ভাবনার যে  
বর্ণনা রহিয়াছে তাহা অতীব চিত্তপ্রশ়ৰ্পী। তথায় বলা হইয়াছে যে  
সাধক শাস্তিপদ নির্বাণ লাভ করিতে চাহেন ; তিনি কর্তব্যপালনে  
কুশল, সৱল, বিনীত ও নিরভিমান হইবেন ; তাঁহার কোনো দৰ্ভুবনার  
হ্রেত থাকিবে না, তিনি জিতেজ্জিয়, সদ্বিবেচক, অপ্রগল্ভ ও  
অনাসক্ত হইবেন ; তিনি কুত্র গাপও আচরণ করিবেন না,  
তিনি ভাবিবেন সকল জীব স্বর্থী ও নিরাপদ হউক। তিনি  
ভাবিবেন, সবল দুর্বল, ছোট বড়, চৃষ্ট অনুষ্ঠ, দুরবর্তী স্মীপবর্তী,

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

তৃতকালের ভবিষ্যৎকালের সকল প্রাণী স্থৰ্থী হউক ; তিনি কাহাকেও বঞ্চনা করিবেন না, কাহাকেও ঘৃণা করিবেন না, অথবা ক্রোধের বশবর্তী হইয়া কাহারও অহিত চিন্তা করিবেন না ; জননী যেমন নিজের আয়ু দ্বারা একমাত্র পুত্রের জীবন রক্ষা করেন, তিনিও তেমনি সকল প্রাণীর প্রতি অপরিমেয় গ্রীতি রক্ষা করিবেন ; জগতের উর্দ্ধে নিম্নে চতুর্দিকে তিনি তাহার হিংসাশৃঙ্খলা বৈরশৃঙ্খলা প্রাধাশৃঙ্খল অপরিমেয় গ্রীতি ব্যাপ্ত করিয়া দিবেন ; দাঢ়াইতে, বসিতে, চলিতে, শুইতে, যাবৎ না নিন্দিত হইয়া থাকেন তাবৎ, তিনি এই মৈত্রীভাবনায় নিবিষ্ট থাকিবেন। চিন্তের এই অবস্থাকেই সর্বোৎকৃষ্ট বলা হইয়াছে। বৌদ্ধশাস্ত্র ইহাকে ব্রহ্মবিহার বা সাধুজীবন আখ্যা দিয়াছেন। বৌদ্ধসাধনার শিরোভাগে এই অনির্বচনীয় মৈত্রী ও মঙ্গল বিরাজিত। এই সাধন মানবকে পরিণামে বিনাশের মধ্যে লইয়া যাইতে পারে না। পূজ্যপাদ কবিবর শ্রীযুক্ত রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর মহাশয় একপত্রে লিখিয়াছেন :—

বুদ্ধদেবের আসল কথাটা কি, সেটা দেখ্তে গেলে তাঁর শিক্ষার মধ্যে যে অংশটা নিগেটিভ সেদিকে দৃষ্টি দিলে চলবে না, যে অংশ পজিটিভ সেইখানে তাঁর আসল পরিচয়। যদি দ্রুঃ দ্রুই আসল কথা হয়, তাঁ'লে বাসনালোপের দ্বারা অস্তিত্ব লোপ করে দিলেই সংক্ষেপে কাজ শেষ হয় ; কিন্তু মৈত্রীভাবনা কেন ? এর থেকে বোঝা যায় যে ভালবাসার দিকেই আসল লক্ষ্য। আমাদের অহং আমাদের ভালবাসা স্বার্থের দিকে টানে, বিশুদ্ধ প্রেমের দিকে আনন্দের দিকে নয়। এইজন্য অহংকে লোপ করে দিলেই সহজে সেই আনন্দলোক পাওয়া যাবে। “পূর্ণিমা” বলে “চিত্রায়” একটা

কবিতা আছে ; তাতে আছে একদিন সন্ধ্যার সময়ে নৌকায় ব'শে  
সৌন্দর্যতত্ত্বসমূহকে একটি বই পড়তে পড়তে ঝাঁপ্ত ও বিরক্ত হয়ে যাই  
বাতি নিবিয়ে দিলুম অমনি নৌকার সমস্ত জানলা দিয়ে জ্যোৎস্নার  
ধারা এসে আমার কক্ষ প্লাবিত করে দিলে । ঐ ছোট বাতি  
আমার টেবিলে ঝল্ছিল বলে আকাশভরা জ্যোৎস্না ঘরে প্রবেশ  
করতেই পারে নি । বাহিরে যে এত অজ্ঞ সৌন্দর্য ভূলোক  
হ্যালোক আচ্ছন্ন করে অপেক্ষা করছিল তা আমি জানতেও পারি  
নি । অহং আমাদের সেই রকম জিনিষ ; অত্যন্ত কাছের এই  
জিনিষটা আমাদের বোধশক্তিকে চারিদিক থেকে এমনি আচ্ছন্ন  
করে রেখেছে যে অনন্ত আকাশভরা অজ্ঞ আনন্দ আমরা বোধ  
করতেই পারি নাই । এই অহংকু যেদিন নির্বাগ হবে অমনি  
অনির্বর্চনীয় আনন্দ এক মুহূর্তে আমাদের কাছে পরিপূর্ণরূপে  
প্রত্যক্ষ হবেন । সেই আনন্দই যে বুদ্ধের লক্ষ্য তা' বোঝা যায়  
যখন দেখি তিনি গোকলোকাস্ত্রের জীবের প্রতি মৈত্রীবিস্তার  
করতে বল্চেন । এই জগন্মাপী প্রেমকে সত্যরূপে লাভ করতে  
গেলে নিজের অহংকে নির্বাপিত করতে হয়, এই শিক্ষা  
দিতেই বুদ্ধদেব অবতীর্ণ হইয়াছিলেন ; নইলে মামুষ বিশুদ্ধ  
আত্মহত্যার তত্ত্বকথা শোনবার জন্য তাঁর চারিদিকে ভিড় করে  
আস্ত না ।

মহাবগ্রে ঘষ্টথঙ্গে লিঙ্গবি-সেনা-নায়ক নিশ্চিহ্ন সাধু সিংহের  
সহিত মহাপুরুষ বুদ্ধদেবের একটি আলোচনা বিস্তারিত বর্ণিত  
আছে । সেই প্রসঙ্গে বুদ্ধ তাহার সাধনার দ্রুইদিকই সুস্পষ্টভাবে  
দেখাইয়া দিয়াছেন । অতি সংক্ষেপে তাহার সারমৰ্ম্ম এই—হে

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

সিংহ, আমি ক্রিয়াবাদ অংশকার করি ইহা সত্য, কারণ আমি শিক্ষা দিয়া থাকি কোনো সাধক যেন বাক্যে, কার্যে বা চিন্তায় এমন কোনো ক্রিয়া করেন না যাহা অকল্যাণকর কিংবা যাহা মনে অকল্যাণ ভাব জন্মাইয়া দেয়।

হে সিংহ, আমি ক্রিয়াবাদ স্বীকার করি ইহাও সত্য কারণ আমি শিক্ষা দিয়া থাকি সাধক যেন বাক্যে কার্যে বা চিন্তায় এমন ক্রিয়াই করেন যাহা কল্যাণকর কিংবা যাহা মনে কল্যাণের ভাব জন্মাইয়া দেয়।

হে সিংহ, আমি উচ্ছেদবাদ ঘোষণা করি ইহা সত্য ; কারণ আমি অহংকার কামাভিলাষ কুভাবনা ও ভাস্তির উচ্ছেদ ঘোষণা করি। কিন্তু আমি ক্ষমা, প্রেম দাঙ্কণ্য ও সত্যের উচ্ছেদ ঘোষণা করি না।

হে সিংহ আমি বাক্যে কার্যে ও চিন্তায় অধর্মাচরণ জুগুপ্তিত বা ঘৃণিত বলিয়া মনে করি।

হে সিংহ, আমি অহংকার, কামাভিলাষ, কুভাবনা ও ভাস্তির বিনয় অর্থাৎ অপনয়ন ঘোষণা করি ; কল্যাণভাবের অপনয়ন ঘোষণা করি না।

হে সিংহ, আমি হৃদয়ের অকল্যাণভাবের তপ অর্থাৎ দাহন ঘোষণা করি, কল্যাণভাবের দাহন ঘোষণা করি না।

বুদ্ধের উল্লিখিত উক্তি হইতে আমরা স্পষ্টই বুঝিতে পারি যে বৌদ্ধ-সাধনা, বিশুদ্ধ আত্মত্যার সাধনা নহে—। বৌদ্ধসাধক আপনার অহংকার কামাভিলাষ হইতে মুক্তিলাভ করিয়া যে শাস্তিপ্রদ নির্বাণ লাভ করেন, সেই অবস্থাটিই সাধনার সর্বোচ্চ

অবস্থা কি না জ্ঞোর করিয়া তাহা বলা চলে না। অধ্যাত্মতত্ত্ব-সমষ্টিকে  
বুদ্ধের নিষ্ঠকতা আলোচনা করিয়া কেহ কেহ মনে করেন, যে  
মানববুদ্ধি আধ্যাত্মিকতার যে উচ্চতম অবস্থা কঢ়না করিতে পারে,  
তাহার বাহিরে অতি উচ্চতম অবস্থাও আছে ইহা স্বীকার করিতেই  
হইবে। বুদ্ধের অনন্ত-প্রসারী আধ্যাত্মিক দৃষ্টি নির্বাণের সীমাহীন  
আকাশ ভেদ করিয়া পরপারে উত্তীর্ণ হইয়াছিল, তাহার নিষ্ঠকতাই  
ইহার একটি প্রমাণ। তিনি তাহার অনুগত ভক্ত ও সাধারণ  
লোকের দৃষ্টির সম্মুখে শাস্তি ও কল্যাণের আকর নির্বাণ-লোক  
উপস্থাপিত করিয়া সম্মুষ্ট ছিলেন; সে লোক অতিক্রম করিয়া  
কোনু লোক রহিয়াছে তাহা বলেন নাই।

বুদ্ধের এই নির্বাণ সাধনার একটি চমৎকার বিশেষত্ব আছে।  
তিনি সাধকের সম্মুখে একটি স্ফুন্দরীষ্ঠ পথ চিত্রিত করিয়া দিয়াছেন,  
সাধক এই পথে একমাত্র আত্মশক্তির উপর নির্ভর করিয়া চলিবেন  
বটে, কিন্তু তাহাকে কোথাও অনিশ্চিতত্বের মধ্যে পড়িয়া ঘূরিয়া  
মরিতে হইবে না। সাধকের চলিবার বলিবার ভাবিবার ধ্যান  
করিবার মনন করিবার, সময় বিষয়গুলি স্ফুন্দরীষ্ঠ এবং ধারাবাহিক-  
ক্রমে স্ফুরিষ্ঠ। কল্যাণপথগামী সাধককে যতখানি ইঙ্গিত করিলে  
তিনি তাহার লক্ষ্যস্থানে উত্তীর্ণ হইতে পারেন তিনি তাহাকে  
তত্ত্বানিষ্ঠ ইঙ্গিতে জানাইয়াছেন। রোগীকে তিনি ঔষধ  
দিয়াছেন, হয়ত অনাবশ্যক বোধে তাহাকে তাহার ব্যাধির মূল-  
কারণটি বলেন নাই। জিজাসিত হইয়াও বুদ্ধদেব অনেক দুর্জের  
তত্ত্বের রহস্যসমষ্টিকে নিরুত্তর ছিলেন; তাহার সেই নিষ্ঠকতা  
নিম্নুকদলের আক্রমণের একটি বিষয় হইয়াছে সন্দেহ নাই। তাঁ

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

বলিয়া এই সাধনার চরমলক্ষ্যকে কোনোক্রমে পরিষিত বলা চলে না। নিরবশেষ আত্মাগ করিয়া যে লাভ তাহাই পরম লাভ। সুতরাং বৌদ্ধসাধক সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া পরম শ্রেণো লাভ করেন, ইহা ধ্রুব নিশ্চিত।

---

## র্বেদ সাধকের আদর্শ

জীবের অপরিহার্য দৃঃখ মহাপুরুষ বুদ্ধের চিত্ত কর্কণায় দ্রব করিয়াছিল। তিনি যে আষ্টাঙ্গিক সাধনমার্গ আবিষ্কার করিয়াছেন সেই সাধন প্রণালী দৃঃখ নিবৃত্তিরই সাধন। সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া প্রজাদৃষ্টিদ্বারা শোকশল্যের সংস্থান অবগত হইয়াই তিনি সর্বজীবের হিতার্থ এই পথ নির্দেশ করিয়াছেন।

নির্বাগলাভের জন্য যাহাদের চিত্ত ব্যাকুল হইয়া উঠে সেই সকল ধর্মপ্রাণ ব্যক্তিদের মধ্যে তিনশ্রেণীর সাধক দৃষ্ট হইয়া থকে। ইহাদের একদল “তথাগতের বাণী শিরোধার্য” করিয়া তাঁহারই নির্দ্ধারিত পথে বিহরণ করেন। দৃঃখের অস্তিত্ব, উন্নত, নিবৃত্তি এবং নিবৃত্তির উপায় এই চতুরার্য সত্য সম্যক্ত উপলব্ধি করিয়া নির্বাণ লাভই তাঁহাদের একমাত্র লক্ষ্য। ইহারা “শ্রাবক” নামে অভিহিত হইয়া থাকেন।

দ্বিতীয় শ্রেণীর সাধকগণও বিশুদ্ধ জ্ঞানের দ্বারা শাস্তিপদ নির্বাণ লাভের নিমিত্ত তথাগতের প্রদর্শিত পদ্ধা অবলম্বন করেন। অন্তর্হেতু জীবকুল জ্ঞান্যাধি ও মৃত্যুর যাতনা ভোগ করিতেছে,



বৃক্ষ পরিদ্রাজক



এইজন্ত অবিশ্বা হইতে কার্য কারণ পরম্পরায় কিরণে জীবের উন্নত হইল ইহারা প্রজ্ঞাদ্বারা তাহারই উপলক্ষ্মি করিয়া নির্বাণ লাভ করিয়া থাকেন। ইহারা “প্রত্যেক বৃক্ষ” নামে আখ্যাত হইয়া থাকেন।

অপর শ্রেণীর সাধকগণ “বৃক্ষস্তু” ও “সর্বজ্ঞস্তু” লাভের জন্ম পূর্বপূর্ব বৃক্ষদের আয় নির্বণসাধনায় প্রবৃত্ত হইয়া থাকেন। বিশ্বাবিনী করণার প্রেরণায় ইহারা বিশ্ববাসী দেবমানবের স্মৃথকলাগ কামনায় নির্বাণসাধন করিয়া থাকেন। ইহারা “বোধিসত্ত্ব-মহাসত্ত্ব” আখ্যা প্রাপ্ত হইয়া থাকেন।

উল্লিখিত তিনি শ্রেণীর সাধকই নির্বাণ সাধনায় নিরত হইলেও শ্রা঵ক ও প্রত্যেক বৃক্ষদের সাধনার সহিত বোধিসত্ত্বদের সাধনার আকাশ পাতাল প্রভেদ লক্ষিত হইয়া থাকে। বোধিসত্ত্ব কখনো সংসারের কলকোলাহল হইতে দূরে নিভৃত শৈলগুহায় প্রবেশ করিয়া দেহের নথরতাধ্যান করেন না, আপনার স্মৃথ ও আপনার কলাণের জন্য তিনি বিন্দুমাত্র উৎকৃষ্টিত নহেন; অবিমিশ্র শান্তির লোভে তিনি নির্জনতার সন্ধান না করিয়া, সর্বজীবের নির্বাণ-সাধনার নিমিত্ত সংসারের কোলাহলের মধ্যেই প্রবেশ করেন। যাহারা অবিশ্বার বশে পুনঃ পুনঃ জন্মগ্রহণ করিয়া দৃঃখ ভোগ করিতেছে, তিনি তাঁহার সমগ্র শক্তি তাহাদের হিতার্থে উৎসর্গ করেন, তাহাদের নিকটে নির্বাণের অমৃতময়ী বাণী প্রচার করিয়া থাকেন।

আপনার হিতার্থে আপনার দৃঃখ নির্বন্তির নিমিত্ত শ্রা঵ক ও প্রত্যেক বৃক্ষগণ কর্তৃন সাধনায় প্রবৃত্ত হন। তাঁহাদের সাধনা

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

প্রেমমূলক নহে, অনন্ত জীবের অশেষ দৃঃখ তাঁহাদের চিন্তার বিষয়ীভূত হইতে পারে না, স্মৃতরাং তাঁহারা বাসনার উচ্ছেদ সাধন করিয়া নির্বাগ লাভ করিয়া থাকেন। এই নির্বাগ, বাসনার নির্বাগ মাত্র, প্রেম করণ ও দাঙ্খিণ্যের চরম অভিযুক্তি নহে। কারণ ইহারা সাধনার শেষে যে সার্থকতা লাভ করিলেন সমস্তঃখী মানব তত্ত্বারা বিশেষ উপকৃত হইল না ; সিদ্ধি লাভের পরে তাঁহারা পাপভারাক্রান্ত সাধারণ নরনারীর সহিত মিশিতেও সংকোচ বোধ করিয়া থাকেন। তাঁহাদের ধারণা এই যে, সর্বজীবের নির্বাগ সাধনা তাঁহাদের ক্ষুদ্র জ্ঞান ও শক্তির অতীত।

কিন্তু বোধিসূত্র আপনাকে বুদ্ধেরই স্থলাভিষিক্ত বলিয়া অনুভব করেন, তিনি একাকী সংসার সমুদ্র অতিক্রম করিয়া স্থূলী নহেন ; তিনি বলেন—“আমি বুদ্ধ ও সর্বজ্ঞ লাভ করিয়া স্বয়ং যেমন সংসার সমুদ্র পার হইব, তেমনি সমস্ত দেবমানবকে পরপারে বহন করিয়া লইবার জন্য গ্রাগপগ সংগ্রাম করিব। যথন দেখিতেছি, আমার প্রতিবেশী আমারই ঘায় দুঃসহ দুঃখের বোঝা বহন করিতেছে তখন আমি কেবল মাত্র আপনারই দৃঃখ দূর করিবার জন্য ব্যস্ত হইব কেমন করিয়া ?” এই নিমিত্ত তিনি সকল জীবের দৃঃখের ভাব আপনার শিরে গ্রহণ করিয়া অসাধ্য সাধনে প্রবৃত্ত হইয়া থাকেন।

এই অসমসাহসিক সাধক কোন্ ভাবনার দ্বারা প্রগোদ্ধিত হইয়া এই সাধনসমরে অবতীর্ণ হইয়া থাকেন ? তিনি ভাবেন— অবিষ্টার বশে জীবকূল অহোরাত্র পাপাচরণে নিরত রহিয়াছে এবং তাহারই ফলে অশেষ ক্লেশ ভোগ করিতেছে। তাঁহাদের

হৃগতি বর্ণনাতীত। তাহারা তথাগতকে স্বীকার করে না, তাঁহারা মঙ্গলকর উপদেশ গ্রাহ করে না, সাধকদের প্রতিও তাহাদের অদ্বা নাই। এই ভাবনার প্রথম অভ্যন্তরে বোধিসন্নের চিন্ত শোকাঙ্গকারে আচ্ছাদন হয়; সেই শোক মনোভূত হইবামাত্রই জীবের সেবার জন্ম তাঁহার হন্দয়ে অবিচলিত সাধু সঙ্গম জাগিয়া উঠে, তিনি তখন সকল জীবের অবিশ্বার বোঝা গ্রহণ করিয়া সকলের জন্ম নির্বাণ সাধনায় প্রবৃত্ত হইয়া থাকেন; তাঁহার বোঝা যতই ভারী হউক না কেন, সঙ্গের সুস্থৃত বৰ্ষে সমাবৃত হন্দয় কদাচ দমিয়া যায় না। তাঁহার প্রজ্ঞা তাঁহার করুণা তাঁহার মেঘী তাঁহার স্ফুর্তি সমস্তই অনন্তজীবের হিতসাধনে উৎসৃষ্ট।

কি ব্রত গ্রহণ করিয়া উদ্বৃচিত নবীন বোধিসন্ন সাধনায় প্রবৃত্ত হইয়া থাকেন সপ্তম শতাব্দীর বৌদ্ধগ্রন্থকার শাস্তিদেব তৎপৃণীত বোধিচর্যাবতার গ্রহে তাহার বিস্তারিত বর্ণনা প্রদান করিয়াছেন। তথায় উক্ত হইয়াছে যে, বোধিসন্ন এইরূপ সঙ্গম করেন :—বৃক্ষদের আরাধনা করিয়া, তাঁহাদের শরণাপন্ন হইয়া, স্বৰূপ পাপ স্বীকার করিয়া আমি যে পুণ্য অর্জন করি তাহা জীবের হিতে ও বোধিলাভের আহুকুল্যে ব্যয়িত হউক। যাহারা ক্ষুধার্ত আমি তাহাদের অন্ন, যাহারা ত্যষ্ট আমি তাহাদের পানীয় হইতে ইচ্ছা করি। আমি আমাকে আমার বর্তমান ও জন্ম-জন্মস্থরের ভাবী সন্তাকে জীবকল্যাণে উৎসর্গ করিলাম। পূর্ববর্তী বৃক্ষগণ যে ভাবের বশবর্তী হইয়া ব্রত গ্রহণ করিয়াছিলেন, আমি আপনাকে তাঁহাদের নিকটে অশেষ ঋণী মনে করিয়া সেই ভাবের অনুবর্তী হইয়া সমগ্র জীবের নির্বাণ সাধনায় প্রবৃত্ত হইলাম।

বোধিসত্ত্বের এই নির্বাণ সাধনা উচ্ছেদ মূলক নহে, তিনি এক দিকে আপনার ভোগ বাসনা সম্পূর্ণ বিসর্জন করিয়া যেমন স্বার্থমূলক অহংকে সমৃচ্ছিত করেন, অপর দিকে করুণায় বিগলিত হইয়া, মৈত্রী ভাবনা দ্বারা আপনাকে লোক লোকান্তরে ব্যাপ্ত করিয়া দিয়া থাকেন। তিনি ধ্যানপরায়ণ হইয়াও করণ-হৃদয়, বিনয়ী ও সহিষ্ণু। তাহার সকল কর্ম, সকল চেষ্টা এবং সকল ধ্যানের মূলে জীবের প্রতি অপ্রেয়ে সহামুভূতি বিশ্বান রহিয়াছে। অবগু ব্রতগ্রহণ করিবামাত্রই বোধিসত্ত্ব সর্বপাপ হইতে মুক্তি লাভ করিয়া থাকেন কেহ যেন ভূমেও এমন কথা মনে না করেন। পাপ গ্রলোভনের হস্ত হইতে উদ্ধার লাভের নিমিত্ত তাহাকে শীল গ্রহণ করিতে হয় সত্য, কিন্তু তিনি জানেন যে পরার্থে আপনাকে সর্বতো-ভাবে অর্পণ করিবার জন্যই তিনি শীল গ্রহণ করিলেন। জীবের প্রতি করুণা রক্ষা করিবার নিমিত্ত তিনি অসীম ক্ষাণ্টিকে তাহার চিত্তের ভূষণ করিয়া লইয়াছেন। কোন দুর্বিনীত নিষ্ঠুর ব্যক্তি তাহাকে আঘাত করিলেও তিনি ক্রুদ্ধ হইবেন না ; মনে করিবেন, আমি যখন দেহধারী জীব তখন আমাকে দৈহিক উৎপীড়ন সহিতেই হইবে। আঘাতকারী ব্যক্তি আমার শত্রু নহে, বৃক্ষ-গণেরই শাস্ত্র পরম মিত্র ; আঘাত করিয়া সে আমাকে সহিষ্ণুতা ও ক্ষমাশীলতা শিক্ষা করিবার স্বযোগ প্রদান করিয়াছে ; নিষ্পাপ হইবার নিমিত্ত আমাকে এই গুণ দুইটির অধিকারী হইতে হইবে। যাহারা আমার সহিত শক্ততাচরণ করে তাহাদের প্রতি ক্রুদ্ধ না হইয়া আমি তাহাদিগকে ক্ষপা করিব। বুদ্ধগং যেমন অবচলিত চিত্তে মুক্তির চিন্তা করিয়াছেন আমিও তাহাই করিব।

## বৌদ্ধ সাধকের আদর্শ

সাধনা দ্বারা বৌধিসম্বন্ধ দিব্যদর্শন দিব্যশ্রবণ প্রভৃতি অঙ্গোক্তিক  
খন্দি লাভ করিয়া থাকেন এবং তিনি শ্রেষ্ঠতম মঙ্গল ও শান্তি  
লাভ করিয়াও কৃতার্থ হন। কিন্তু ব্যক্তিগত লাভালাভের প্রতি  
তাঁহার দৃষ্টি কোন কালেই নিবন্ধ নহে। তিনি পরম পাপীর  
উদ্ধার সাধনের নিমিত্ত অকুষ্ঠিত চিত্তে নরকের দুর্গমতম প্রদেশে  
গমন করেন। তাঁহার সমস্ত তেজোবীৰ্য্য, সমস্ত উদ্ঘাম, সমস্ত  
চেষ্টা জীবপ্রীতির রসপ্রস্তবণ হইতে উৎসারিত। বৌধিসম্বন্ধ বৃক্ষ-  
গণের শায় সম্যক্ সমৃদ্ধ নহেন। জীবহিত সাধনের উৎসাহের  
আধিক্য তাঁহার কার্য্যে কত ছাটী কত ঝলন পতন দৃষ্ট হইবে।  
কিন্তু তাঁহার কোন অপরাধই স্বার্থপূরতা দ্বারা কলুষিত নহে,  
জীবপ্রেমের দ্বারা সংস্ফৃষ্ট। কিন্তু সকল ঝলন পতন সঙ্গেও বৌধি-  
সম্বন্ধ বিশ্বের উদার রাজবঞ্চি' দিয়া পরিপূর্ণ আদর্শের দিকে তীব্র  
গতিতে অগ্রসর হইতেছেন।

---

## ବୌଦ୍ଧ ସାଧକେର ନିର୍ବାଣ

ସାଧନାୟ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିଯା ବୌଦ୍ଧ ସାଧକ ସଥନ ରାଗଦେବଶୂନ୍ତ ଓ ପ୍ରଶାନ୍ତଚିନ୍ତି ହନ ତଥନ ତୀହାର ଘନେର ଅବସ୍ଥା କିମ୍ବା ହୟ ? ବାସନାର ନାଶ ସଂକାରେର ନାଶ ଅବିଦ୍ଧାର ନାଶ ହିନ୍ଦାର ପରେ ତିନି କି ଅବସ୍ଥାର ଜୀବିତ ଥାକିବେନ ? ଧର୍ମପଦେ ଉତ୍କ ହଇଯାଛେ :—ଯୀହାର ଦେହେ ରାଗଦେବାଦି କିଛୁଇ ନାହିଁ, ଯୀହାର ଚିନ୍ତା ଶାନ୍ତିଲାଭ କରିଯାଛେ, ଯିନି ଧର୍ମ ସମ୍ୟକ୍ରମପେ ଉପଲବ୍ଧି କରିଯାଛେ ମେହି ଭିକ୍ଷୁର ଅମାରୁଧୀ ରତି ଅର୍ଥାତ୍ ଆନନ୍ଦ ହୟ ।

ଆମରା ସାଧାରଣ ମାନୁଷ ଯାହା କିଛୁ କରିଯା ଥାକି ଆତ୍ମସ୍ଵର୍ଥ କାମନାଇ ତାହାର ମୂଳେ ବିଶ୍ଵାନ ରହିଯାଛେ । ଆମାଦେର ସର୍ବବିଧ କର୍ମଚର୍ଷା ଏହି ସ୍ଵାର୍ଥପରତା ହିତେହି ଉତ୍ତ୍ର ହଇଯା ଥାକେ । ଶ୍ଵତ୍ରାଂ ଆମରା ସଥନ ଶୁଣି ଯେ ଆମାଦେର କୁଦ୍ର “ଅହଁ” ମିଥ୍ୟା, ଆମାଦେର ସ୍ଵାର୍ଥପରତା ମିଥ୍ୟା, ସାଂସାରିକତା ମିଥ୍ୟା ତଥନ ଆମରା ଏକାନ୍ତ ସମ୍ମୁଚ୍ଚିତ ହିଁ । ସଙ୍କୋଚେର କାରଣ ଏହି ଯେ ଆମାଦେର ଘନେ ଏହିରପ ଏକଟି ଦୃଢ଼ ପ୍ରତ୍ୟେ ବନ୍ଦମୂଳ ଆଛେ ଯେ ଆମାଦେର ମେହନ୍ତ୍ରୀତି ଦୱାରା ମାଝା ସମସ୍ତ ଆନନ୍ଦରଦେର ଉଠେ ଅହଂବୋଧେର ଅଭ୍ୟନ୍ତରେ ନିହିତ ଆଛେ । ସାମାଜିକ ଆନନ୍ଦର ଏହି ଅହଂବୋଧଟିର ବିଲୋପ ଘଟେ ତବେ ଆର ରହିଲ କି ? କିନ୍ତୁ ଯୀହାରା ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟି ଲାଭ କରିଯା ମାନବଗ୍ରହତିର ଗୁଡ଼ ରହଣ୍ଡ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରିଯାଛେ ତୀହାରା ଅବିଚଲିତ କଟେ ଘୋଷଣା କରିଯା ଥାକେନ ଯେ ମାନବେର କୁଦ୍ର ଅହଂବୋଧେର ବିଲୋପ ସ୍ଥାଟିଲେଇ ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ଆନନ୍ଦ ତୀହାର ନିକଟେ ଅବାରିତ ହୟ ।

ସେ ବ୍ୟକ୍ତି ସ୍ଵାର୍ଥପର, ଅଜ୍ଞାନତାପ୍ରୟୁକ୍ତ “ଆମି” ଓ “ଆମାର”

এই লইয়াই ব্যন্ত—প্রতিবেশীকে, সর্বমানবকে বিশ্বসংসারকে সে তালবাসিবে কেমন করিয়া? এই অজ্ঞানতা কিংবা অবিদ্যা উচ্চ প্রাচীরের আয় চারিদিক হইতে তাহার দৃষ্টি রোধ করিয়া রাখে। কয়েদীর ন্যায় এই কারাগারের মধ্যে সে বাস করে, কারাবাসের অসহ দুঃখ সে অন্তর্ভব করে, কত সময়ে দুঃসহ দুঃখে অধীর হয়, কিন্তু তথাপি ঘুরিয়া-ফিরিয়া ঐ কারাবেষ্টনের মধ্যেই তাহার দিন কাটিয়া যায়। এই আত্মস্তিক দুঃখের নির্বত্তি একমাত্র বৌদ্ধ সাধনার নহে, সর্বদেশের সকলপ্রকার সাধনার প্রধান লক্ষ্য। ঠাহারা আপন আপন জীবনের সাধনাদ্বারা বিশ্ববাসীকে এই দুঃখ নির্বত্তির উপায় দেখাইয়া দিয়াছেন তাঁহারাই সর্বদেশে মহাপুরুষ বলিয়া পূজিত হইতেছেন। তাঁহারা মহাসুৰ বা মহাপুরুষ, কেননা তাঁহারা ক্ষুদ্রতার, অবিদ্যার কিংবা অহংকারের প্রাচীর ভাঙ্গিয়া ফেলিয়া আপনাকে সর্ব মানবের পরমাত্মীয় করিয়া দিয়াছেন। মহাসাধকদিগের বাণী বিভিন্ন হয় হউক, সাধনার প্রণালী বিচ্ছিন্ন হউ হউক, কিন্তু তাঁহাদের সাধনার মূল এবং তাহার পরিণতি অভিন্ন। অত্যন্ত দুঃখই সকলকে সাধনায় প্রবৃত্ত করিয়াছে এবং সিদ্ধি লাভ করিয়া সকলেই শুন্দসুৰ হইয়া দুঃখের হাত হইতে অব্যাহতি লাভ করিয়াছেন। সিদ্ধি লাভ করিবার পরে মহাপুরুষ আব বন্ধজীব নহেন, মুক্তজীব। তখন তাঁহার স্বার্থমূলক আগ্রহের বিলোপ ঘটে বলিয়া তিনি আত্মস্মুখ কামনায় কিছুই করেন না, যাহা কিছু করেন সমস্তই সর্বহিত কামনায় সম্পাদিত হইয়া থাকে। যাহাতে সকলের কল্যাণ যাহাতে সকলের সুখ, প্রশান্তচিত্ত মহাপুরুষ তাহাই করিয়া থাকেন। অবিদ্যার হস্ত হইতে মুক্তি লাভ

## বৃক্ষের জীবন ও বাণী

করিয়া তিনি যখন দিব্যচক্ষু দ্বারা ধৰ্মদৃষ্টি দ্বারা সমস্ত প্রত্যক্ষ করেন তখনই জীবের প্রতি প্রেমে করণায় তাহার হৃদয় পূর্ণ হইয়া উঠে। এই প্রীতি এই করণ সাধারণ মানবের নাই বলিয়া ধৰ্মপদ ইহাকেই “অমাতুষ্মী রতি” বলিয়া থাকিবেন।

ধ্যানপ্রভাবে সাধকের চিন্ত যখন প্রশান্ত হয়, এবং বৈরাগ্য-বলে তাহার মন যথনি নির্বিকার হয়—তখনই নিত্য সত্ত্বের সহিত তাহার সাক্ষাৎকার ঘটে; অর্থাৎ জ্ঞান স্থর্যের উদয়ে তখন অবিশ্বার অঙ্গকার বিদূরিত হয়। এই সময়ে বৌদ্ধ সাধক চারিটি আর্য সত্য প্রত্যক্ষ করেন। তিনি তখন সুস্পষ্ট বুঝিয়া থাকেন, হংখ কি? হংখ কেমন করিয়া উৎপন্ন হয়? হংখের নিরূপিতা কি? এবং হংখ দূর করিবার উপায় কি? যে ব্যক্তি নির্মিতে বিচরণ করে চারিদিকের সংকীর্ণ সীমা তাহার দৃষ্টি রোধ করিয়া রাখে, কিন্তু যখনই সে অত্যুচ্চ পর্বতের শৃঙ্গদেশে দণ্ডায়মান হয় তখনই তাহার দৃষ্টির প্রসাৱ বৰ্দ্ধিত হয়। সাধনার ক্ষেত্ৰে একথা সত্য। মানব যতদিন জৱা ব্যাধি মৃত্যুর লীলাভূমিৰ মধ্যে বিচরণ করেন ততদিন অহংকারের গত্তী তাহার দৃষ্টি আবক্ষ করিয়া রাখিবেই কিন্তু যখন তিনি ধ্যানের উচ্চ চূড়ায় আরোহণ করিয়া নিয়ন্ত্ৰণে এই সকলেৰ দিকে দৃষ্টি নিক্ষেপ করেন তখনই এই জৱাব্যাধিৰ মৃত্যুৰ সত্য রূপ তাহার জ্ঞানগম্য হইয়া থাকে। যিনি হংখের মধ্যে নিমজ্জিত, হংখের জালা তিনি অহুত্ব করেন সত্য, কিন্তু হংখের খাট চেহারা তিনি জ্ঞেয়তে পান না। সাধক হংখের উজ্জ্বল হইয়াই হংখের সত্যমূর্তি দর্শন করেন। ইহাই তাহার নির্বাণ শাস্তি।

## বৌদ্ধ সাধকের নির্বাগ

তুলতঃ বৌদ্ধ সাধকের নির্বাগ, বাসনার নির্বাগ—সংক্ষারের নির্বাগ, দৃঃখের নির্বাগ। কিন্তু এই নির্বাগ কেবলমাত্র বিনাশ নহে,—কারণ মানব ভাস্তির হাত হইতে অব্যাহতি লাভ করিয়াছেন মাত্র ; সাধনার পূর্বে তিনি নিম্নভূমিতে অবস্থিত ছিলেন বলিয়া যাহা তাঁহার প্রত্যক্ষগোচর ছিল না, সাধনা দ্বারা উক্তি অবস্থিত হইয়াছেন বলিয়া তাহা সত্যজ্ঞপে তাঁহার দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছে এইমাত্র। বৈজ্ঞানিক তাঁহার আলোক যন্ত্র ঘুরাইয়া-ফিরাইয়া যথন একখানি পটের উপরে আলোকপাত করেন তখন তাঁহার উপরে নানা চিত্র প্রতিবিষ্ঠিত হইয়া থাকে, অনন্ত আকাশে আলোকপাত করিলে প্রতিবিষ্ঠিত হইয়া থাকে, কিন্তু তাঁহার বুদ্ধি যথন স্থূল আমিষ্টকে অতিক্রম করিয়া অসীমে মিশিয়া যায় তখন আর তাঁহার দৃঃখ বোধ থাকে না। এইক্রমে আমিষ্টের বিলোপ ঘটিলেই সাধক দৃঃখ হইতে মুক্তি লাভ করেন। ইহাই নির্বাগ। এই নির্বাগকে কেবলমাত্র বিনাশ বলা চলে না ; কারণ সাধকের চিত্র আমিষ্টের সীমা হইতে মুক্তি লাভ করিয়া অসীমের মধ্যে নিমজ্জিত হইল। সমস্ত বাধা ও বিকার দূরীভূত হওয়ায় তাঁহার চিত্র এখন সর্বাঙ্গীন স্বাধীনতা লাভ করিল, ইহাই মুক্তি ইহাই নির্বাগ, ইহা বিনাশ নহে।

বৌদ্ধদার্শনিকগণ নানাদিক দিয়া নানাভাবে নির্বাগ রহস্য আলোচনা করিয়াছেন, সেই উচ্চ তরু আমাদের আলোচনার বিষয় নহে। নির্বাগপ্রাপ্ত সাধকের অবস্থা ক্রিপ্ত হয় তাঁহাই আমাদের আলোচ্য বিষয়। ধন্যপদ বলেন,—সাধক বুদ্ধির ক্ষেত্রে সম্পাদন

## বুদ্ধের জীবন ও বাণী

করিয়া, শীলাদি আচরণ পালনে নিপুণ হইয়া স্বখান্তভব করিতে করিতে ছঃখের ধৰ্মস করিয়া থাকেন। আবার মহাপুরুষ বুদ্ধের সাধনার মে মনোহর বিবরণ লিপিবিঞ্চরে বিবৃত আছে তাহাতেও গ্রন্থকার মহাপুরুষের মুখে এই বাণী বলাইয়াছেন :—

মৈত্রীবলেন জিজ্ঞা পীতো মেহ শিন্মৃতমণঃ ।

করুণাবলেন জিজ্ঞা পীতো মেহ শিন্মৃতমণঃ ।

মুদিতাবলেন জিজ্ঞা পীতো মেহ শিন্মৃতমণঃ ।

ভিন্না ময়াহবিদ্যা দীপ্তেন জ্ঞানকঠিনবজ্জ্বেণ ।

এই বোধিমূলে বসিয়া মৈত্রীবলে জয় লাভ করিয়া আমি অমৃত রস পান করিতেছি, করুণাবলে জয়লাভ করিয়া আমি অমৃত রস পান করিতেছি, মুদিতা বলে জয়লাভ করিয়া আমি অমৃত রস পান করিতেছি। প্রদীপ্ত জ্ঞানকূপ কঠিন বজ্জ্বে আমি অবিদ্যাকে ছেদন করিয়াছি।

এই যে সিদ্ধি, ইহাতে যেমন মৈত্রী করুণা ও মুদিতা আছে অন্ত দিকে তেমনি আমিত্ববিহীন পরিশুদ্ধ জ্ঞান আছে। এই সিদ্ধি লাভ করিয়াই সাধক “অমাহুর্বী রতি” লাভ করিয়া থাকেন। তাহার চিন্ত আমিত্ববিহীন শুক বিশুদ্ধ জ্ঞানলোকে বিহরণ করে এমন নহে; সমস্ত জগতে যাহা কিছু কল্যাণ যাহা কিছু স্বর্থ তাহারই অঙ্গত হওয়ায় সাধকের চিন্ত পরিপূর্ণ আনন্দের মধ্যে প্রবিষ্ট হয়।



গ্রন্থকার প্রণীত

## শিখগুরু ও শিখজাতি

সম্বন্ধে কয়েকটী অভিমত

মডারন্ রিভিউ বলেন :—

The book is admirably planned and is not marred by preconceived notions. It is happily free from all bias—especially is it not disfigured by that antiforeign feeling to which some enthusiastic latter day authors are prone when they speak of the Maratha and the Sikh community in the days of their glorious independence. This is the sheer blindness of a certain section of our public men ; they want the European spirit in every department of thought and action and yet are perversely railing against that very influence which is required to shape and mould our social polity.

All the leading Sikh Gurus have been distinctly sketched. The language is quite modern, is simple and chaste, is not at all shotted with Sanscritist phraseology and the narrative flows on unimpeded by prejudice or predilection.

The introduction is the chief feature. \* \* \* \*. The rise, growth and fall of the Sikh power have been traced with a master's hand and the real causes of its decay have been analysed with unsurpassable skill. The main point on which Babu Robindra Nath has laid great stress is the fact that the religious teachings of the first Gurus should not have been allowed to be diverted to earthly political purposes, the spark of spiritual fervour should not have been used in igniting the faggots of military enthusiasm whose intense glows

certainly spread over the particular community for a while but left the rest of the country untouched, unmoved, unquickened, left it, as it was before, buried in sloth, selfishness and frigid indifference. The Sikh reformers made a huge mistake when they turned the spirit, current into the degraded channels of martial ambition and renown the stream which brokeforth and issued from the snow-clad heights and sweetened the lives of men, became choked amidst the base sands.

All sincere students of literature must welcome such works. They indicate that the historic spirit, the historic attitude, the historic vision which Indian writers never possessed before has been born.

### ভারতী বলেন :—

গ্রহের ভাষা সুন্দর হৃদয়গ্রাহী ও প্রাঞ্জল, বিশ্বালয়ের ছাত্র-গণের পক্ষে এমন উপযোগী ইতিহাস গ্রন্থ বঙ্গভাষায় অন্তর্ভুক্ত আছে। ইহা শুধু ইতিহাসের কঙ্কাল নহে, লেখকের সহস্রবচন-গুণে বর্ণিত বিষয়গুলি যেন চোখের সম্মুখে ফুটিয়া উঠিয়াছে। ইতিহাস গ্রন্থ রচনায় শরৎবাবু নৃতন পন্থা অবলম্বন করিয়াছেন। গ্রন্থখানিতে বেশ একটি ধারাবাহিকতা আছে, ইহার অংশগুলি স্বতন্ত্র বা বিচ্ছিন্ন নহে, ইহাই তাহার ইতিহাস গ্রহের বিশেষত্ব। বর্তমান গ্রন্থখানি আরো উপাদেয় হইয়াছে গ্রহের প্রারম্ভে রবীন্দ্র বাবুর ভূমিকা সমাবেশে। স্বচিন্তিত ভূমিকাখানি পাঠ করিলে ইতিহাস কাহাকে বলে তাহার বিশদ আভাস পাওয়া-যাব। শিখ ও মারাঠাজাতির উত্থান-পতনের কারণ নির্দেশ, ভারতীয় আদর্শের স্বাতন্ত্র্যনির্গম প্রভৃতি বিষয়গুলি কবিবরের ভূমিকার বেশ সুস্পষ্টভাবে বিবৃত হইয়াছে। এমন জ্ঞানগভীর রচনা বহুমিল পাঠ করি

নাই। গ্রন্থের ছাপা, বীধাই বেশ মনোজ্জ হইয়াছে। শুক্র নানক, শুক্র গোবিন্দ, সের সিংহ, রণজিৎ সিংহ, খড়া লিংহ, অমৃতসরের শৰ্ম মন্দির প্রভৃতি বহু চিত্র গ্রন্থে সন্তুষ্টি হইয়াছে।

### অধ্যাপক শ্রীযুক্ত বিনয় কুমার সরকার বলেন :—

বাঙালা দেশে ইতিহাস সাহিত্য যে অবস্থায় রহিয়াছে তাহাতে আমাদের বিচিৰ জাতীয় জীবনের সর্বাঙ্গীন ও কাৰ্য্যকাৱণ সমন্ব্য-মূলক ইতিহাস প্ৰগল্প অসম্ভব মনে কৰি। এখন বিশেষ বিশেষ অধ্যাবেৰে জন্ম বিদেশীয় ঐতিহাসিক প্ৰণীত বিভিন্ন গ্ৰন্থাবলী হইতে প্ৰধান প্ৰধান তথ্যগুলি সকলন কৱিয়া সামঞ্জস্য বিধান কৱিতে পারিলৈহ আমাদেৱ অভাৱ কথঞ্চিত পূৰণ হইতে পাৰে। আপনাৰ ইতিহাস রচনা কৰ্য্যে আমাদেৱ এই অভাৱ যে পূৰণ হইতেছে সে বিষয়ে কোন সন্দেহ নাই। যে সকল বিশ্বালৱে মাতৃভাষার সাহায্যে ইতিহাসাদি শিক্ষা প্ৰদানেৱ ব্যবস্থা আছে তাহাদেৱ কৰ্তৃপক্ষেৱা এবং শিক্ষামুৱাগী অভিভাৱকগণ আপনাৰ পুস্তক সামৰে ব্যবহাৱ কৱিবেন—এইনৰপ আমাৰ বিশ্বাস।

আপনাৰ পুস্তকে ঐতিহাসিকোচিত সংষম, ও উচ্চুস প্ৰবণতাৰ অভাৱ দেখিয়া আনন্দিত হইয়াছি। আপনাৰ প্ৰয়াসে বাঙালা সাহিত্য একখানি বাক্যাড়ম্বৰশূণ্য, তথ্যপূৰ্ণ ও ধাৰাবাহিক ইতিহাসগ্ৰন্থ লাভ কৱিল। শিক্ষার্থিগণেৱ পক্ষে ইহা শিক্ষাপ্ৰদ হইবে।

---

## শিবাজী ও মারাঠাজাতি

সম্বন্ধে কয়েকটি অভিমত

ভারতী বলেন—

মুখের বিষয় বঙ্গীয় সাহিত্যসেবিগণের দৃষ্টি ইতিহাসের প্রতি আকৃষ্ট হইয়াছে। কিন্তু অধিকাংশ লেখক প্রায়ই ইতিহাসের বাহি বস্ত, বক্ত মাংস লইয়াই ব্যস্ত; অধিকাংশ গ্রন্থ তাই শীঘ্ৰেই, যুদ্ধ বিগ্রহের বর্ণনায় পরিপূর্ণ। অবশ্য এ কথা বলিতেছি না যে ঐতিহাসিক ঘটনা বা তারিখের কোন মূল্য নাই। ঐতিহাসিক তথ্যের মূল্য যথেষ্ট, কারণ ঐ সকল ঘটনার অন্তরালে যে শক্তি কাজ করিতেছে তাহার রহস্য ভেদ না হইলে আমরা ইতিহাসের অভ্যন্তরীণ প্রাণটুকুর সন্ধান পাই না। বর্তমান গ্রন্থখানি রাগাড়ে লিখিত Rise of the Mahratta Power ও কাপ্তেন গ্রাউন্ডফের ইতিহাস অবলম্বনে লিখিত। কিরণপে একটি জাতি গঠিত হয়, কোন্‌ কোন্‌ শক্তি ও ঘটনা দ্বারা তাহার অভ্যুত্থান ও পতন হয়, কিরণপে একটা জাতির ব্যবস্থাবিধি, আচার ব্যবহারের মধ্য দিয়া জাতীয় জীবন প্রবাহিত হয়, রাষ্ট্ৰীয় শাসন প্রণালী, অধিকার বিধি প্রবৃত্তি, পরিবৃত্তি ও পরিগত হয়, ইহাই ইতিহাসের কক্ষাল (constitutional history); মারাঠাগণ কিরণপে সহসা মাথা তুলিয়া দাঢ়াইল,—কিরণপে বিভিন্ন দলগুলি সম্মিলিত হইল, কিরণপে শিবাজী মারাঠাদিগের এই অভ্যন্তরে আপনার গ্রন্থিশক্তি নিয়োজিত করিয়া রাষ্ট্ৰীয় স্বাধীনতাৰ প্রতিষ্ঠা কৰিলেন; নিৰক্ষৰ শিবাজীৰ প্রতিভা কোন্‌ কোন্‌ উপায়ে প্রকৃষ্ট প্ৰকাশেৰ পথ পাইল,—বিচ্ছিন্নতাৰ মধ্যে ঐক্য আবিষ্কাৰ কৰিয়া, ধৰ্মিত অংশগুলিকে সংযোজিত কৰিয়া কিরণপে এক সমগ্ৰ জাতি গঠন কৰিল, এই গ্ৰন্থে

ତାହାଇ ବିଶ୍ଵଦ ଭାବେ ଆଲୋଚିତ ହିସାହେ । କେବଳ ରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ଇତିହାସ ଲଇଯା ଶର୍ତ୍ବାବୁ ଗ୍ରହିଣିକେ ନୀରସ କରିଯା ତୋଳେନ ନାହିଁ । ଐତିହାସିକ ତଥ୍ୟରେ ସଂଖ୍ୟାଚିତ ଆଲୋଚନା କରିଯାଛେ ; ଆଫଜଳଥାର ହତ୍ୟା ବର୍ଣନ ପ୍ରସଙ୍ଗେ ତିନି ଶିବାଜୀ ଚରିତ୍ରେର ଦୂରପନେଯ କଳକ ମୋଚନେ ସଫଳ ହିସାହେନ । ଏହି ଗ୍ରହେ କବିବର ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଏକଟୀ ଉପଦେଶେ ଭୂମିକା ଲିଖିଯା ଦିଯା ମାରାଠା ଇତିହାସେର ବିଶେଷତ୍ବ ଓ ବୈଚିତ୍ରିୟ ଅତି ପ୍ରାଞ୍ଜଳ ଭାବେ ବୁଝାଇଯା ଦିଯାଛେ । ଐତିହାସିକ ସାହିତ୍ୟବିଭାଗେ ଏହି କ୍ଷୁଦ୍ର ଗ୍ରହିଣି ସଂଖେଷ ଆଦରେର ସାମଗ୍ରୀ । ଭରସା କରି, ସାଧାରଣ୍ୟେ ଇହାର ବିଶେଷ ସମାଦର ହିସେ ।

ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଐତିହାସିକ ଅଧ୍ୟାପକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଯତ୍ନନାଥ ସରକାର, ଏମ୍ ଏ, ମହୋଦୟ ଲିଖିଯାଛେ—

ଶିବାଜୀ ଓ ମାରାଠାଜାତି ପଡ଼ିଲାମ । ଆପନାର ପ୍ରଯାସ ପ୍ରଶଂସନୀୟ । ଆପନି ଶୁଦ୍ଧ ଘଟନା ବିଜ୍ଞାସ କରିଯାଇ କ୍ଷାନ୍ତ ହନ ନା, ମାରାଠା ଇତିହାସେର ଉପଦେଶଗୁଲି ବୁଝାଇଯା ଦିଯାଛେ । ମାରାଠା-ଜାତି କିନ୍କରିପେ ବଡ଼ ହିସା, କେନ ତାହାଦେର ପତନ ହିସା, ଲେତାଦେର ଚରିତ ଓ ଶାସନ ପ୍ରଣାଳୀ ଏବଂ ତାହାର କଳ, ଜାତିର ଉପର ଦେଶେର ଭୋଗୋଲିକ ଅବହାର ଓ ଅତୀତେର ପ୍ରଭାବ,—ଏ ସମ୍ପତ୍ତ ବିସ୍ତର ଆଲୋଚନା କରିଯା ଆପନାର ବିଧାନିକେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଉପଦେଶପ୍ରଦ କରିଯା ତୁଳିଯାଛେ ଇହାଇ ପ୍ରକୃତ ଐତିହାସିକେର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ବିଧାନି ଛୋଟ ବଟେ, କିନ୍ତୁ ଆମାର ବୌଧ ହୟ ଇହାକେ ଶିକ୍ଷାୟ ବ୍ୟବହାର କରା ଯାଇତେ ପାରେ । ପ୍ରଥମେ ଛେଳେଦିଗଙ୍କେ ଏହି ବହି ହିସତେ ମାରାଠା ଇତିହାସ ମୋଟାମୁଣ୍ଡ ଶିଥାଇଯା, ପରେ ଅନ୍ୟ ବଡ଼ ଗ୍ରହ ହିସତେ ଗଲି ଓ ବର୍ଣନ ଶୁନାଇଯା ଛାତ୍ରଦେର ଜ୍ଞାନ ସହଜେଇ ବିସ୍ତିର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ ପୁଣ୍ଡିକାର ଉପଦେଶ ଆରା ଗଭୀର ଓ ବ୍ୟାପକ କରିଯା ଦେଉଯା ଯାଇତେ ପାରେ ।

### ପ୍ରାସୀ ବଳେନ—

ବହୁ ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ନୂତନ ତଥ୍ୟ ଇହାତେ ପାଓଯା ଯାଇବେ । ମହାଆଶୀଲୀଙ୍କ ଶିବାଜୀର ମହଚରିତ୍ରେ ନୂତନ ଆଲୋକପାତ ହଇଯାଛେ । ଇହାତେ ଶିବାଜୀର ରାଜସ୍ତାନ, ତାହାର ବଂଶଧରଦିଗେର ବୃତ୍ତାନ୍ତ ଓ ପେଶୋଯେଦିଗେର ଶାସନ ସଂକ୍ଷେପେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ହଇଯାଛେ । ଏହି ଗ୍ରହେ ଏକଟି ଦେଶେର ଅନୁତ ଇତିହୃଦୟ ଏକଟି ନେଶନ ସଂଗ୍ରହନେର ଚେଷ୍ଟାର ଇତିହାସ ପାଓଯା ଯାଇବେ । ଦେଶେର ରାଷ୍ଟ୍ରଶକ୍ତି ଉତ୍ସୁକ ହଇଯା ବେ ମାତ୍ରାଜ୍ୟ ସଂହାପନ କରେ ତାହାଇ ପ୍ରକ୍ରିତ ନେଶନେର ଇତିହାସ, ତାହାର ସ୍ଵତ୍ତପାତ ମାରାଠାରାଇ କରିଯାଇଲେନ । ଏହି ଶୁଭପ୍ରଚେଷ୍ଟା କେଳ ନିଷଫଳ ହଇଲ ତାହାର କାରଣ ଏହି ପୁନ୍ତକେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରା ହଇଯାଛେ । ଏହି ପୁନ୍ତକେର ଉପାଦେୟତା ବୁଦ୍ଧି ହଇଯାଛେ କବିବର ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁରେର ଭୂମିକା ଥାକାତେ । ତିନି ସଂକଷିପ୍ତ ଭୂମିକାର ଅତି ସୁନ୍ଦର ଭାବେ ଦେଖାଇଯାଇଛେ ଜାତୀୟ ଇତିହାସ କାହାକେ ବଲେ, କି ଅବସ୍ଥାର ନେଶନ ଗଠିତ ହୁଯ, ମାରାଠାଜାତିର ବିଶେଷତା କୋଥାର ଏବଂ ତାହାଦେର ସହିତ ଶିବାଜୀର କି ସମ୍ପର୍କ । ଏହି ଗ୍ରହ ବାଲକଦିଗେର ମୁହଁ ପାଠ୍ୟ କରା ଉଚିତ । ଅଭିଭାବକଗଣ ବିବେଚନା କରିବେନ, କାରଣ ବିଶ୍ଵାଳୟେ ଇତିହାସ ପାଠନାତ ଉଠିଯା ଗେଲ, ଯାହା ବା ହଇବେ ତାହା ବିଦେଶୀୟ ଇତିହାସ, ବିଲାସ ଅତ୍ୟାଚାରେର ଇତିହୃଦୟ ଆମାଦେର ଜାତୀୟ କଥାର ସ୍ଥାନ ତାହାତେ ନାହିଁ । ସମ୍ପ୍ରତି କତକଗୁଲି ଇତିହାସ ଗ୍ରହ ବାଂଲାର ପ୍ରକାଶିତ ହଇଲ । ଇହା ଅତି ସୁଲକ୍ଷଣ । ଏକ୍ଷଣେ ପାଠକ ମାଧ୍ୟାରଣ ଇହାର ସମାଦର କରିଲେଇ ମନ୍ଦଳ । ସମାଲୋଚ୍ୟ ଗ୍ରହେର ଛାପା କଗଜ ପରିଷକାର ।

**ଆପ୍ନିଷ୍ଠାନ—ଇଣ୍ଡିଆନ ପାବଲିଶିଂ ହାଉସ**

୨୨୯ କର୍ଣ୍ଣୋଲିସ ଟ୍ରୈଟ କଲିକାତା ।







# ମହିଯାଡ଼ୀ ସାଧାରଣ ପୁନ୍ତକାଳୟ

## ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିବେର ପରିଚୟ ଗତ

ବର୍ଗ ସଂଖ୍ୟା

ପରିଗ୍ରହ ସଂଖ୍ୟା .....

ଏହି ପୁନ୍ତକଥାନି ନିମ୍ନେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିନେ ଅଥବା ତାହାର ପୂର୍ବେ ଗ୍ରହାବିଶ୍ଵାରେ ଅବଶ୍ୟ ଫେରନ୍ତ ଦିନେ ହେଲିବେ । ମତୁବୀ ମାସିକ ୧ ଟାକା ହିସାବେ ଜରିମାନା ଦିନେ ହେଲିବେ ।

| ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିନ | ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିନ | ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିନ | ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଦିନ |
|-----------------|-----------------|-----------------|-----------------|
| ୫. ୧ ୨୯         |                 |                 |                 |
| ୩. ୨ ୨୭         |                 |                 |                 |
| ୪୦ ଦିନ          |                 |                 |                 |
| ୦ MAY 2004      |                 |                 |                 |
| ୧୬୬             |                 |                 |                 |
| ୬ AUG 2004      |                 |                 |                 |
| ୨୮୦             |                 |                 |                 |

ଏହି ପୁନ୍ତକଥାନି ବାକ୍ତି ଗତଭାବେ ଅଥବା କୋନ କ୍ଷମତା-ପ୍ରଦତ୍ତ

